
8

Žarko Paić

Sinestetičko doba i 
njegove transgresije: 
tehnosfera kao 
umjetnost?

The Synesthetic Age 
and Its Transgressions:
Technosphere as Art?

Izvorni znanstveni rad
Primljen: 20. kolovoza 2025.
Prihvaćen: 30. studenog 2025.
DOI: 10.65265/jt6q8z34

Original scientific paper
Received: August 20, 2025
Accepted: November 30, 2025
DOI: 10.65265/jt6q8z34

Žarko Paić, zarkopaic58@gmail.com 
—
Nezavisni filozof i teoretičar umjetnosti 
Independent philosopher and art theorist



Dispozitiv — 2025.1 9

Sažetak Članak postavlja u pitanje metafiziku i njezino tra-
dicionalno „utemeljenje” ideje umjetnosti kao mimesisa i re-
prezentacije pokazujući pritom da je dolaskom tehnosfere kao 
sinteze računanja, planiranja i konstrukcije realizirana ki-
bernetika u samoj imanenciji života. To ujedno dovodi do vla-
davine tehnoznanstvenih istraživanja samoga života polazeći 
od spoja gena i informacije što „proizvodi” umjetnu stvar-
nost. Temeljni pojam koji prevladava u suvremenosti postaje 
sintetička proizvodnja, dok estetika i umjetnost više nemaju 
svoju autonomnost, već postaju sinestetičkim sklopom u ko-
jem se neprestano zbivaju promjene u samoj „biti” stvaralač-
koga procesa mišljenja i djelovanja. Nestankom čovjeka kao 
stvaratelja umjetničkoga svijeta nastaje mnoštvo mogućnosti 
sinestetičkih metamorfoza života koji je već postao umjetnim 
životom. Kad je filozofija realizirana u kibernetici nastaje 
doba tehnoznanosti, a kad je umjetnost realizirana u posta-
janju-strojem mišljenja to isto doba postaje estetizacijom 
života. 
Ključne riječi sinestetičko doba, tehnosfera, kibernetika, sin-
gularnost, umjetnost, vizualizacija događaja

Abstract The article questions metaphysics and its tra-
ditional „foundation” of the idea of art as mimesis and 
representation, showing that with the advent of the tech-
nosphere as a synthesis of computation, planning and 
construction, cybernetics was realized in the very imma-
nence of life. This also leads to the rule of technoscientif-
ic research into life itself, starting from the combination 
of genes and information that „produces” artificial real-
ity. The fundamental concept that prevails in modernity 
becomes synthetic production, aesthetics, and art no 
longer have their autonomy, but become a synesthetic 
complex in which changes constantly occur in the very 

„essence” of the creative process of thought and action. 
With the disappearance of man as the creator of the ar-
tistic world, a multitude of possibilities for synesthetic 
metamorphoses of life that have already become artifi-
cial life arise. When philosophy is realized in cybernetics, 
the age of technoscience arises, and when art is realized 
in the becoming-machine of thought, this same age be-
comes the age of the aestheticization of life.
Keywords synesthetic age, technosphere, cybernetics, 
singularity, art, event visualization

O stvaralačkoj biti poiesisa

S nastankom tehnosfere i njezina aktualnoga uratka Chat-
GPT-a više ne možemo biti ravnodušni na konstantni napre-
dak u razvitku tehnologijskoga mišljenja. Ako je Heidegger 
u jednom predavanju iz 1962. godine izričito pokazao da su i 
tehnika i znanosti korelativne u svome odnosu spram svijeta 
kao prostora-vremena samorazvitka bitka i mišljenja, onda 
postaje bjelodano da je bit ovog odnosa u znaku sinteze téchne 
i episteme (Heidegger, 1977, str. 747). Ova sinteza, pak, moguća 
je tek kad se mišljenje usmjerava u svojoj zadaći spram želje 
za stvaranjem novoga. Stoga je poiesis uvjet mogućnosti čudo-
višne sinteze iz koje nastaje tehnički objekt. Grčko značenje 
ove ključne riječi za bit tehnosfere koja u logici samostvaranja 
AI ujedno stvara i čitav novi umjetni, tehnički svijet, jest proi-
zvođenje. No, ovo proizvođenje nije nikad slijepo i neutralno. 
Umjesto toga, stvar je u „stvaranju” onog čega nema u prirodi 
i što samu prirodu produhovljuje poput hrama ili katedrale, 
ili je nihilistički pustoši poput industrijske kapitalističke pro-
izvodnje koja zagađuje zemlju i zrak. Proizvoditi nešto znači 
odjelovljivati biće kao uradak koji postaje sredstvo-svrha sa-
moga proizvođenja. Nije, dakle, ono poietičko moguće misliti 
izvan samoga mišljenja kao proizvođenja, jer bi to značilo da 
je model sredstvo-svrha ili načelo teleologije neutraliziran i 
suspendiran. Heidegger je u promišljanju biti tehnologijsko-
ga mišljenja 1960-ih godina, kako sam to pokazao u mnogo 
slučajeva do sada u svojim knjigama o problemu tehnosfere, 
otvorio mogućnost na tragu Heisenbergovih jednadžbi neo-
dređenosti da se atomska ili nuklearna energija shvati izvan 
logike kauzaliteta i načela teleologije. No, Heidegger ipak nije 
do kraja razvio ovu konzekvenciju za buduće mišljenje jer je 
ono tehničko u tehnologijskome mišljenju shvatio samo kao 
vladavinu tzv. računajućega mišljenja (Rechnen), a ne kao i 
mogućnost posve drukčijeg kazivajućega mišljenja (Dichten). 
Iako se tih kasnih godina svojeg života posvetio analizi slikar-
stva Cézannea i Kleea, iz toga nije izveo alternativu da slika i 
slikovno mišljenje postanu sinteza poiesisa i téchne polazeći od 
autopoietičke biti onog što više nije ni tehnika ni tehnologija. 
Zato mu film nije mogao predstavljati ništa drugo nego ono 
što bit umjetnosti svodi na nihilistički krug kredom kroz po-
stav (Gestell) kao bit tehnike (Paić, 2018, str.  221–275).

Postavimo pitanje koje izlazi iz okvira metafizike za-
padnjačkoga mišljenja. Zašto je stvaralačka bit poiesisa ono što 
se razdvaja na tehnopoietičko i autopoietičko kao takvo? Ako 
je drugo ontologijski „proizvod” prvoga, znači li to da je teh-
nosfera in nuce uspostavljena kao nužnost mišljenja u biti me-
tafizike kao kibernetike? Heidegger je u seminaru s Finkom o 
Heraklitu krajem 1960-ih u Freiburgu govorio o informaciji i 
kibernetici. Poiesis upućuje na proizvođenje bića iz bitka, ali 
tako što se ovaj proces stvaranja novoga odvija na način da 
se bitak bića shvaća kao mogućnost tehničke izvedbe svijeta. 



10

Mogućnost prethodi zbiljskome stanju stvari. Ako je moguć-
nost onoga što Heidegger u navedenome predavanju iz 1962. 
godine naziva tehnologijskim mišljenjem već i misaona zbilja 
onog što će se dogoditi s nastankom tehnosfere, problem je 
u tome što poiesis u svoja dva vida stvaralačke moći nastanka 
novoga — svrhovitome i samosvrhovitome — ujedno označava 
i kraj vlastite metafizičke „smisaonosti”. Ne, ono što se istin-
ski misaono događa s tehnosferom ne možemo dohvatiti više 
s tradicionalnim metafizičkim pojmovljem i grčko-latinskim 
jezikoslovljem. Ako je ovo ispravno što kažem, treba li možda 

„izmisliti” novi jezik za mišljenje koje po svojim „posljednjim 
nakanama” nije i ne može biti tehnologijsko? Kao posljednju 
napomenu uz ovu postavku treba reći da to ipak nije i jezik 
Deleuzeove fraktalizacije mišljenja. No, jest zato jedan budući 
transverzalni jezik vizualizacije događaja kao racionalne intu-
icije.

           
O navigaciji kao vizualizaciji događaja

Postavimo, dakle, pitanje koje je postavio i Heideg-
ger u seminaru o Heraklitu, koji je držao zajedno s Eugenom 
Finkom 1966/1967. godine u Freiburgu. Što je to kibernetika i 
što je zapravo njezin fundamentalni pojam ‒ informacija? Za 
Heideggera se kibernetika pojavljuje u dvojakome značenju: 
(1) ona je nastavak novovjekovne znanosti i tehnike; (2) isto-
dobno je posrijedi kraj metafizičkoga sklopa bitka-boga-svije-
ta-čovjeka (Heidegger i Fink, 1970, 26 bilješka). Značenje je 
kibernetike ono koje proizlazi iz grčkoga jezika i odnosi se na 
upravljanje brodom kao navigacijom kroz poznato-nepoznato 
područje svijeta i na upravljača-kormilara koji rukovodi teh-
ničkom spravom da bi brod usmjerio spram željenoga cilja. 
Ako je, dakle, kibernetika ono univerzalno kao supstancija bitka, 
onda je kibernetičar prema tome subjekt izvršenja ili ozbiljenja 
same biti upravljanja svijetom kao takvim. Ova dvoznačnost je, 
kako možemo razabrati, ontologijska razlika bitka i bića, ali 
ujedno i razlika između onog što pripada univerzalnoj dje-
latnosti nekog stanja stvari i partikularnome djelovanju ne-
kog posebnog i singularnoga subjekta. Nema tu bitne razlike 
spram drugih ontologijskih odnosa između roda-vrste i sin-
gulariteta, primjerice između filozofije i filozofa, tehnologije 
i tehnologa, pjesništva i pjesnika. No, razlika nastupa kad se 
metafizički sklop bitka-boga-svijeta-čovjeka, o čemu govori 
Heidegger kao ustrojstvu metafizike, realizira u kibernetici 
kao univerzalnoj teoriji znanstveno-tehničkoga doba. Tada 
ovo četvorstvo prestaje biti mjerodavno i na njegovo mjesto 
dolazi četvorstvo informacije-povratne sprege (feedback)-kontro-
le-komunikacije. 

Zašto Heidegger tvrdi da je kibernetika kraj filozofije 
kao metafizike i da je realizirani tehnički svijet ništa drugo 
negoli poslanstvo i udes onog što je početno otvoreno u pred-
sokratsko doba mišljenja s pojmom logosa u Heraklita? Odgo-

vor je krajnje jednostavan. Zato što je kibernetika kao sustav 
informacija svrsishodno upravljanje svijetom kao prostorom 
i vremenom onog što je ozbiljenje uzroka u posljedici, sred-
stva u svrsi, a kibernetika na kraju metafizike od nje preuzima 
vodstvo i smjer povijesnoga „napretka” i „razvitka”. No, sada 
taj smjer više nije ništa ljudsko-odviše-ljudsko, već pripada 
neizvjesnome području neljudskoga. Kormilar više ne vodi 
brod olujnim oceanima prema rasporedu sazviježđa i ucrta-
nim znakovima puta na mappi mundi, već to čini satelitska 
navigacija i automatski navođeno kormilo. Drugim riječima, 
čovjeka-kao-upravljača nadomješta dispozitiv tehnosfere kao 
umjetne inteligencije koja samohodno i samovođeno usmje-
rava brod do željenoga ciljnog odredišta. Naravno, ništa ne 
jamči unaprijed da će „misija” biti uspješna, jer svagda postoji 
mogućnost da će putovanje završiti kobno po brod i njegovu 
posadu zbog olujne katastrofe ili nekog nepredviđenoga pro-
blema s navigacijskim uređajima. Razlika između filozofije i 
kibernetike jest u tome što je prva ljudsko mišljenje o smislu bitka 
i vremena, a potonje neljudska stvar mišljenja tehnosfere. Uz je-
dan bitan dodatak koji pretpostavlja oproštaj od Heideggerove 
analize biti informacije. Naime, Heidegger misli informaciju 
kao uputstvo za uporabu i kao sustav isporuke same informa-
cije, što znači da je u tom pojmu obuhvaćena bit metafizike 
kao udesa-sudbine povijesti i bit kibernetike kao univerzalne 
znanosti tehničkoga doba. Ali, tehnosfera nije tek realizacija 
metafizike u pragmatičnome jeziku kibernetike kao umjetno-
ga života algoritama, već i ono „treće”.   

Tertium datur označava novi smjer povijesti koja više 
nije u znaku upravljanja smislom bitka u smislu neizvjesnosti 
i neodređenosti događaja iz nadolazeće budućnosti. Umjesto 
neutralizirane i suspendirane mesijansko-eshatološke dimen-
zije „svete budućnosti” događaja, sve se odigrava u ireverzibil-
nosti povratne sprege tehnosfere kao predviđanja s mjerom 
probabilističke „egzaktnosti” onoga što ima značajke kontin-
gentnoga događaja. Zato kibernetika više nije univerzalna 
znanost suvremenosti kao realizacija Heideggerova postava 
(Gestell) kao biti tehnike. Umjesto toga, susrećemo se s naviga-
cijom koja kroz kaos i entropiju s pomoću tehnološke singu-
larnosti vodi onaj Rimbaudov „mahniti brod” kao nomadski 
lutalački projekt postajanja drugim i drukčijim od bitka kao 
takvoga. Kibernetički je pojam informacije, kako je to jasno uka-
zao Norbert Wiener, tertium datur, Veliki Treći, ono što se bitno 
razlikuje od materije i energije. Zato informacija nije ni bitak ni 
biće, već univerzalna forma tehnogenetske konstrukcije. Dobro je 
to odredio Carl F. Von Weizsäker kad je kazao da je informaci-
ja u fizici „viši stupanj apstrakcije” (Weizsäcker, 1974, str. 52). 
Što to znači drugo negoli da je informacija uvjet mogućnosti 
nastanka materije i energije i da u svojoj tautologiji određuje 
ono što više nije ništa ljudsko niti neljudsko, već to autó, ono 
samo što nadilazi granice metafizike. Tehnosfera je sustav 
informacija kao rekurzivne kontingencije događaja koji svo-

Žarko Paić – Sinestetičko doba i njegove transgresije: tehnosfera kao umjetnost?



Dispozitiv — 2025.1 11

ju „bit” ima u procesu realizacije tehnološke singularnosti. U 
čemu je bitna razlika, međutim, između upravljanja poviješću 
iz horizonta metafizike kao kibernetike i navigacije postpovi-
ješću iz transklasične logike tehnosfere? 

O stvari mišljenja i mišljenju kao stvari

Tehnosfera je kibernetičko mišljenje čija se „bit” pokazuje 
u trijadi računanja-planiranja-konstrukcije. Ova trijada u meta-
fizičkome smislu sabire ono što su Platon i Aristotel mislili 
pod pojmovljem theoria, praxis i poiesis. Doslovno, matema-
tička logika kojom se koriste teorijska fizika i kozmologija u 
proučavanju tajne nastanka svemira i njegovih „prirodnih” 
zakonitosti jest teoretsko mišljenje koje računajući misli bitak 
bića tako da ga apriorno postavlja u odnose između veličina 
kao u slučaju Einsteinove teorije relativnosti i one slavne for-
mule E=m x c2. Ali, kibernetičko mišljenje nije ontologija, što 
ujedno znači da se priroda ne ostavlja kakva već uvijek jest 
u svojoj prirodnosti kao što su to činili drevni grčki filozofi i 
matematičari poput Talesa i Pitagore. Umjesto toga, bitak se 
kao promijenjena struktura physisa teorijski računa tako što 
se praktično preoblikuje njegovo stanje ili supstancija ana-
litičkim planiranjem u mogućnost djelovanja subjekta kao 
performativne izvedbe u produkciji novoga. Praxis je, dakle, 
sustav kibernetičkih „postulata” poput povratne sprege-petlje 
(feedback-loop) kojom se ono što je ireverzibilno rekurzivno 
ponavlja na tehničkoj razini realizacije računajućega mišlje-
nja. Kibernetika doseže svoj vrhunac u upravljaju svijetom 
kao tehno-poietičkim „ljudskim vrtom i neljudskom okoli-
nom” koju kontrolira s pomoću sustava informacija koje ulaz 
u sustav kontingentnoga događaja. Najbolji primjer klasične 
ontologije imao je Hegel tako što je uzimao nastanak i uzgoj 
ruže, dok je najbolji primjer kibernetičke antropologije klo-
niranje matične stanice ljudskoga embrija s pomoću tehni-
ke prednatalne selekcije. Kibernetika, dakle, u konstrukciji 

„nove prirode” kao „umjetnoga života” iz logike djelovanja 
umjetne inteligencije zauvijek ruši u krhotine sve pojmove i 
kategorije metafizike i na njezino mjesto postavlja vladavinu 
autopoietičke mreže tehnosfere. Pogledamo li kako funkcio-
niraju autonomni tehnički objekti umjetnoga svijeta koji nas 
više ne okružuje, već postaje imanentna „bit” tog-i-takvog svi-
jeta, vidjet ćemo na sučelju našeg računala u automobilu ili 
u dronu vizualizaciju događaja. Računanje je kvantifikacija 
stanja u realnosti, algoritamsko određenje neke stvarne situa-
cije, primjerice u prometu. Analitičko planiranje je simulacija 
rizičnih događaja iz okoline koji mijenjaju stanje, primjerice 
kad senzori upozoravaju da je autoput sklizav i da će pasti 
uskoro snijeg na tom-i-tom dijelu ceste s vjerojatnošću od 67 
posto, dok konstrukcija označava dizajniranje stvarnosti kao 
vizualnoga događaja u modelu virtualne stvarnosti, kad nas 
navigacijski uređaj u dronu upozorava da je pista za slijeta-

nje autonomnoga objekta posuta zlatom i pepelom. Mišljenje 
kao računanje jest konstrukcija novoga čega nema u prirodi stvari, 
već je stvar mišljenja dizajniranje nove prirode koja povezuje ono 
umjetno i ono živo na kibernetički način (Paić 2018, Paić 2022a i 
2022b, Paić 2023a i 2023b).

Što je ono Unheimlich u ovome mišljenju tehnosfere 
drugo negoli realizacija metafizike u stvari koja misli drukči-
je od nas, a programirana je da sama uči i sama stvara ono 
što mi nismo u stanju izvesti tako brzo i tako učinkovito. Či-
tav problem tehničkoga svijeta u kojem egzistiramo kao lju-
di, dispozitivi i aparati neljudskoga jest u beskonačnoj brzini 
akceleracije sustava i okoline i primjerenoj mnemotehnolo-
giji za događaj singularnosti. Pojednostavljeno, ljudska mje-
ra ugođenosti u ovaj novi svijet ne može biološki sustići ovo 
mahnito ubrzanje života i stoga je nužno neprestano pobolj-
šavati tjelesne performanse različitim tehnikama uploadinga 
i krionike. Usto, nužna je posljedica ovog procesa življenja u 
latentnoj besmrtnosti „zaborav bitka”, što bi rekao Heidegger, 
ili nastanak Alzheimer-sindroma, jer tzv. biološki mozak se 
troši i ne može pamtiti više ono što je mogao besprijekorno 
prije posvemašnjeg tehno-gramatiziranja života. Dakle, te-
žnja za besmrtnošću pretpostavlja apriornu promjenu ljudske 
DNA-strukture, genetsko inženjerstvo i transhumanističke 
tehnike poboljšanja života koji dolazi iz područja neuroko-
gnitivne hiperlastičnosti mišljenja. Da bismo se „spasili” od 
neminovne propasti zemlje i galaksije koju nastanjujemo, 
kako to kaže fizičar Frank Tipler, moramo se razmjestiti u sve-
mirsko prostranstvo kao posthumana bića i u formi superin-
teligencije duhovnih strojeva „kolonizirati” druge nastanjive 
planete. Jasno je da to ne mogu biti „ljudi” kao mi, biološki 
usmrtivi i fiziološki ranjivi, već samo oni koji u tehnosferi ne-
prestano transformiraju granice AI i tako sam svemir „produ-
hovljuju” s posve drukčijim telosom mišljenja i od metafizike, 
i od kibernetike, i od transhumanizma (Paić, 2023a). Što iz 
svega proizlazi negoli da je mišljenje tehnosfere ono koje u trijadi 
računanja-planiranja-konstrukcije uvodi u igru i ono četvrto, a 
to može biti samo mišljenje kao racionalna intuicija koja kontin-
gentan događaj iz nadolazeće budućnosti misli drukčije iz njegove 
otvorenosti od filozofije kao metafizike. To znači imati „viziju”, a 
ne propovijedati proročki ono što će neminovno propasti u vreme-
nu. To ujedno znači misliti budućnost ne kao tzv. futurizam 
koji je, uostalom, bio proto-avangardni umjetnički pokret, a 
ne nikakva SF-umotvorina, već kao kritički probabilizam i po-
stdigitalni konstruktivizam. 

Sve se zbiva u našem mozgu, čitav taj savršeni i ne-
savršeni svijet koji je utoliko uzvišeniji ukoliko je mišljenje 
koje mu podaruje smisao na visini nove zadaće mišljenja. Ako 
se pitamo ima li tehnosfera svojeg mislioca kao filozofa, koji 
na tragovima Heideggera i Deleuzea, nastavlja ovu čudesnu 
avanturu duhovnoga bitka uopće, odgovor je pozitivan. Ne, 
to nisam „Ja”, to je netko Drugi, kako je to još 1871. godine u 



12

Pismima Vidovitoga zapisao Arthur Rimbaud, jer „Ja” koje bi 
moglo ovo misliti mora biti već dovoljno „ludo” da još uvijek 
misli ono što se više ne može misliti „filozofijski”. Zato ovo 

„Ja” misli onkraj sustava tehnosfere, jer njezina „bit” ne samo 
da nije ništa tehničko, već nije ništa što pripada metafizičko-
me ustrojstvu sveze téchne i poiesisa. Mišljenje nije stvar niti 
se stvar mišljenja iskazuje u onome stvarnome kao računa-
nju-planiranju-konstrukciji. Što uopće znači onda misliti tehnos-
feru ako je ona već sama drugo i drukčije mišljenje?  

Glavni problem suvremenoga odnosa tehnologije 
i znanosti jest njihova strukturna veza ili odnos koja se više 
ne može razumjeti s pomoću tradicionalne epistemologije. 
Naime, ona je kantovski lučila između apriorne i aposterior-
ne spoznaje, one koja nečemu prethodi logičko-vremenski i 
one koja je rezultat empirijske izvedbe u prostoru i vremenu. 
Nakon pragmatičkoga obrata u analitičkoj filozofiji s Willia-
mom Jamesom i Johnom Deweyom postalo je bjelodano da 
se posljednji relikti Kantova transcendentalizma s razlikova-
njem noumenalnoga i fenomenalnoga ruše u krhotine. Logi-
ka znanstvenoga istraživanja nije Božji nacrt uma u labora-
torijskome eksperimentu koji se treba aposteriorno dokazati 
nizom induktivnih metoda, već proces nastanka novoga iz 
logike čistih kontingencija. Prevedimo to u jezik opće samo-
razumljivosti. Prije eksperimentalne faze istraživanja posto-
ji ono što Deleuze naziva „plan imanencije”, a to su hipoteze 
istraživanja, projektni izazov mišljenja koje racionalno i intui-
tivno traži mogućnost otkrića novoga tako što „miješa karte za 
pasijans”, odnosno ispituje niz slučajeva vjerojatnosti nastan-
ka onoga što pretpostavlja ne postojanje novoga, već njegovo 
postajanje (Deleuze i Guattari, 2017). Ova razlika je temeljna 
ontologijska razlika između stare, statičke metafizike, koja 
je počivala na ideji objekta koji se ne kreće i koji postoji kao 
stvar-o-sebi (Ding-an-sich) izvan ljudske spoznaje, te nove di-
namičke ili procesne kozmologije kao ontologije à la Alfred 
N. Whitehead i posljedično Gilles Deleuze. Postojanje objekta 
spoznaje označava da je mišljenje znanstvenika svagda mime-
sis i reprezentacija postojanosti i vječnosti bitka u formi prirode 
koja se prikriva. Tome usuprot, postajanje, (devenir), označava 
proces nastanka koji u suvremenoj teoriji emergencije upuću-
je na stvaralačku konstrukciju tima znanstvenika koji ne traže 
već uvijek postojeći objekt u prostoru i vremenu, nego ga pro-
nalaze kao dinamični i kvantni objekt X u prostoru-vremenu 
kao nastajući novi objekt istraživanja. 

Najbolji primjer ovog „kvantnoga obrata” u suvreme-
noj tehnoznanosti (technoscience) je onaj famozni onkomiš. 
Donna Haraway je opisala način koji nadilazi klasično razli-
kovanje „prirode” i „kulture” ili organskoga i strojnog u me-
haničkome razumijevanju „života” uopće. Iako se čak i unu-
tar filozofije znanosti razlikuju klasične znanstvene metode 
i eksperimenti od onih koji pripadaju tehnoznanstvenim la-
boratorijskim postupcima mjerenja i vizualizacije, još uvijek 

nije ova razlika dostatno teorijski obrazložena. Ona je opisala 
ponašanje tzv. onkomiša ili miša nastaloga laboratorijskim pu-
tem genetske tehnike koje su dizajnirali Philip Leder i Timothy 
A. Stewart sa Sveučilišta Harvard. Takav „miš” nosi specifični 
gen koji se zove aktivirani onkogen. Formalno „ontologijski” 
rečeno, to nije ni prirodni niti umjetni stvor, već hibridni re-
zultat korištenja novih tehnoznanstvenih metoda u nastanku 
bića s promijenjenim identitetom. Mogli bismo taj slučaj on-
komiša obrazložiti i sa stajališta transklasične logike koju pri-
mjenjujemo u suvremenoj kibernetici s pomoću skolastičkoga 
pojma tertium datur. Ono „treće”, dakle, postoji u rezultatu teh-
nogeneze kao hibridizacije supstancija. Zbog toga nije nimalo 
začudno što još uvijek mnogi filozofi znanosti ne mogu dohva-
titi svojim zastarjelim pojmovljem ovu posve novu ontologij-
sko-epistemologijsku situaciju. Kad se suočimo s onkomišem 
kao paradigmom istraživanja novoga objekta X, koji nastaje 
tehnoznanstvenom konstrukcijom i spajanjem gena-informa-
cije-koda, a ne činom otkrića onog što je već uvijek postojeće 
djelo Boga ili prirode, vidimo da je bit ovog obrata u istraži-
vanju (research) kao postajanju novoga (becoming-emergence) s 
pomoću tehnika sintetičke bio-kibernetike kojima ono živo i 
ono umjetno stvaraju ono hibridno (Paić, 2023a, str. 73–93).

Ako postavimo pitanje o svrsi tog onkomiša ili u ten-
denciji nastanka mnoštva hibridnih bića u procesu tehnoge-
neze novih svjetova, onda ovo pitanje kao i u Aristotelovoj 
Nikomahovoj etici zahtijeva odgovor na zašto i čemu u smislu 
dobrobiti čovjeka u zajednici. Uostalom, to je i pitanje o smislu 
nastanka umjetne inteligencije bez koje nema tehnoznanosti, 
jer više nije riječ o tehnici koja ima za uzor ljudsko tijelo, nego 
ljudski mozak kao model za tehnosferu. Dakle, zašto i čemu 
ono što nije o-sebi opstojeće kao živo sa svojom prirodnom 
svrhom i smislom postojanja, već ono za-sebe postajuće koje 
mijenja bit živoga i podaruje mu drukčiji izgled (eidos) i izved-
bene mogućnosti? Ako je to zbog toga što se time poboljšava i 
produljuje mogućnost života samoga čovjeka jer onkomiš je u 
službi hibridizacije ljudskih bioloških osobina tehničkom pro-
mjenom njegove tjelesne supstancije, onda je taj odgovor for-
malno „smislen” sa stajališta antropotehnike, da se poslužimo 
Sloterdijkovim izrazom (Sloterdijk, 2009). No, sa stajališta geo-
filozofije, da se poslužimo izrazom Deleuzea i Guattarija, taj je 
čin tehnogenetske konstrukcije samo nužan proces stvaranja 
mogućnosti da postajanje-čovjekom kao i postajanje-životi-
njom kao i postajanje-strojem nadiđe granice biološke evolu-
cije kao prirodne granice postajanju svijeta kao takvog (Paić, 
2022c, str. 256–260). U prvome slučaju, na tragu Aristotela i 
zapadnjačke metafizike etika znanstvenoga poziva u suvreme-
no doba još uvijek polazi od fikcije svrhovitosti tzv. subjekta 
kao oznake čovjeka i od njega sve drugo prosuđuje. Dobrobit 
čovjeka dopušta i njegovo prevladavanje ako je to nužno za nje-
govo preživljavanje u drukčijoj formi egzistencije kao što je to 
post-i-transhumanizam. U drugom slučaju, na tragu Deleuzea 

Žarko Paić – Sinestetičko doba i njegove transgresije: tehnosfera kao umjetnost?



Dispozitiv — 2025.1 13

i teorija emergencije nije polazište bio-tehno-etike čovjek kao 
izvorišni subjekt volje i odlučivanja o svijetu uopće kojemu 
znanosti navodno služe za njegove svrhe, već je polazište on-
kraj bilo kakve apriorne teleologije Boga-prirode-čovjeka. 

Sve se događa kao proces samoopravdanja i samovo-
đenja života u bio-kozmo-tehnološkoj evoluciji koja čovjeka 
uzima ničeanski za most između životinje i nadčovjeka. Bi-
ti-protiv ovog postajanja-drugim i drukčijim s individualne 
točke gledišta legitimno je i moguće samo u granicama vla-
stite odluke da se živi bez pristajanja na korist i štetu ovog 
bezuvjetnoga napretka tehnosfere. No, to je zastarjeli etički 
fundamentalizam, jer i onkomiš i ChatGPT su u tendenciji 
onoliko korisni i štetni koliko i satelitska navigacija u puto-
vanju brodom ili zrakoplovom, a pomažu u brzom traženju 
informacija za preciznu mogućnost operacije čovjeka u sta-
nju teške bolesti, kao što će uskoro ljudi u stanju moždano-
ga udara s pomoću AI moći komunicirati s drugim ljudima. 
Problem je, naravno, u tome što zahvaljujući tehnogenezi kao 
hibridizaciji možemo očekivati i mogućnosti da hibridna bića 
tehnosfere postanu nalik životinjama i ljudima kakve znamo, 
osorne, gnjevne, agresivne, ravnodušne i bez empatije spram 
Drugih. Strah od budućnosti u kojoj nema više čovjeka kao 
mjere svih stvari, već bezmjerje i emergentni kaos postaju no-
vom mjerom, nije razložit iz jednostavnoga razloga što je već 
i pjesnik Hölderlin kazivao da na zemlji nema mjere, a Sofo-
klo je čovjeka shvatio kao demonsko biće čudovišnoga statusa 
među bićima na zemlji. Hoćemo li, dakle, zabraniti proizvod-
nju labor atorijskih onkom  ime ljudskoga dostojanstva kojeg 
nitko ne zna definirati a da ne zapadne u teške vode religiozne 
patetike i i bioetiku lažnoga milosrđa? 

Zaboravimo na te iluzije. Ono što proizlazi iz biti teh-
nosfere jest put mišljenja koji nadilazi postaje biološke apo-
kalipse. Važno je samo očuvati slobodu kao mišljenje koje 
tehnoznanosti ne slavi kao novog Apolona ili Atenu, već kao 
pragmatički alat za moguću-zbiljsku-nužnu hibridizaciju živo-
ta koji se tehnologizira ne zato što to mi želimo, kao što je to 
pjevao Fernando Pessoa u futurističkoj fazi svojeg pjesništva, 
već zato što je strojno učenje humanoidnih „onkomiševa” ono 
koje sintetički omogućuje čovjeku da još održi svoju egzisten-
ciju na visini zadaće mišljenja u doba posvemašnje entropije 
i kaosa. Ovo nije nikakav etičko-estetski imperativ čovjeka u 
posthumanome stanju, već postajanje-čovjekom kao eksperi-
mentom slobode u totalnome svijetu tehnosfere.             

STELARC kao putokaz spram tehnološke singularnosti

Cjelokupni eksperimentalni rad australskoga izved-
benog umjetnika Stelarca od 1980ih godina do danas može 
se odrediti kao putokaz spram tehnološke singularnosti (Paić, 
2022b, str. 191–219). Njemački filozof i promotor transhuma-
nizma Stefan L. Sorgner u njegovoj knjizi o posthumanoj um-

jetnosti postavlja ovaj problem u kontekst afirmativne nove 
estetike pokazujući da uz Stelarcova istraživanja odnosa tijela, 
tehnologije i društva posebno valja imati na umu kako ova 

„nova” umjetnost više nije nikakva dekonstrukcija tijela, već 
istraživanje novih mogućnosti aplikacije neljudskoga na ljud-
sko (Sorgner, 2022).

Sinestetika pretpostavlja posve transformiran odnos 
između tijela i tehnosfere s obzirom na pitanje o zajedničkoj 
osjetilnosti koja se stvara konekcijom s internetom u realno-
me vremenu. Što se tiče čistoće same ideje tehnosfere kao 
sinestetike, i Stelarc i Ken Rinaldo su paradigmatski umjet-
nici za promišljanje odnosa novih tehnologija, robotike i 
ljudskoga mišljenja-djelovanja-osjećanja u prostoru-vremenu 
rastjelovljenja i tehnološke singularizacije. Sinestetički djelo-
vati znači biti-konektiran na mrežu i komunicirati s mislećim 
strojevima čija je logika istoznačna znamenitome radu Rinal-
da iz 2000. godine nazvanome Autopoiesis u kojem se ispituje 
nova mogućnost proširenja osjetilnosti unutar komunikacije 
povezanih robota (Paić, 2022b, str. 205–209). Rad je ograničen 
performansama ondašnje robotike, koja je bitno napredovala 
danas s pojavom autonomnih objekata i ChatGPT-a. Kad se 
sinestetički misli, onda se pritom pokazuje da tradicionalno 
shvaćanje estetike kao filozofijske discipline koja se bavi lije-
pim i uzvišenim u prirodi, ljudskome svijetu i umjetnosti više 
nije mjerodavno. Štoviše, estetski bitak već je rastemeljio kao 
takav i kibernetički „estetičar” Max Bense u svojoj Estetici.

„Svaka transcendentalna teorija svijesti (u smislu 
G. Günthera) pripada općenitijoj metafizičkoj te-
oriji unutar koje korelativna znakovna tematika 
i korelativna mehanika komunikacije (u smislu 
communication-theory Shannona i Wienera) čine 
korektive. Iz tog sistema prethodnih općenitijih 
teorija može se izvesti estetika u smislu teorije 
estetičkoga bitka. Jer svijest ne samo transformira 
znakove koje prima, nego ih i proizvodi. Znakovi 
su pravi produkti svijesti, očitovanja, informacije 
kojih se ona sama objavljuje. Ta slobodna, izvorna 
očitovanja objektiviramo u estetičkome bitku. Tek 
u estetičkoj produkciji svijest postaje uistinu i re-
siduum mogućih svjetova u kojima postoje priroda 
i predmeti, i residuum mogućih svjetova u kojima 
postoje priroda i predmeti, i residuum mogućeg 
gubitka svijeta, kojemu priroda i predmeti više 
nisu potrebni.“ (Bense, 1978, str. 106)
  		
Ulazak četvrtoga područja na koje se pojam esteti-

ke referira može biti samo ono neljudsko ili ono što pripada 
tehnosferi kao sinestetičkoj osjetilnosti umjetne inteligencije. 
Zato više ne možemo uopće održati niti pojam tijela niti po-
jam tehnologije kakvo smo navikli misliti dualistički, kartezi-



14

janski ili pseudo-marksistički, svejedno, Tijelo nije biološka 
zadanost podrijetla i nužnosti ukorijenjenosti u prirodu kao 
natura naturans i natura naturata, već prožimanje s novom 
tehnološkom singularnošću koja nadilazi granice moderne 
tehnologije kao realizacije zakona kauzaliteta i načela teleolo-
gije. Ne možemo više misliti ono što „jest” polazeći od pojma 
bitka i bića u njihovu ontologijskome smislu i etičko-politič-
ko-estetskome, jer je tehnosfera ono što konstruira posthu-
mano stanje onkraj prirode, ljudskoga svijeta i umjetnosti u 
metafizičkome smislu. Ovo što čine i Stelarc i Rinaldo samo se 
formalno može još zvati „umjetnošću” jer ne zbiva se osjetilno 
sijanje ideje kako bi to rekao Hegel u svojim Predavanjima iz 
estetike. Razlog leži u tome što tehnosfera u tendenciji sama 
može biti ne samo umjetničko djelo ili događaj, već autopoi-
etički može stvarati nove umjetne svjetove i misliti ih kao si-
nestetičke konstrukcije. Eto, čini se da postaje razvidno da sa 
sinestetikom samo produžavamo život kliničkoj smrti jedne 
discipline nastale u novovjekovnoj filozofiji, koju čak ni Kant 
nije mogao utemeljiti u svojoj tzv. trećoj kritici iz jednostavno-
ga razloga što je pojam lijepoga i uzvišenoga ono nepojmovno 
koje se pokazuje i ukazuje, prikazuje i predstavlja kroz nemo-
gućnost dohvaćanja logičkim sredstvima zato što pripada u 
područje onog neizrecivoga. Sinestetičko je područje otuda 
pitanje nastanka novoga iz duha tehno-poietičke konstruk-
cije. O njemu se još može reći samo to da je poput sinergije 
riječ o kraju svekolike praktične djelatnosti čovjeka u procesu 
oblikovanja svijeta. Umjesto toga, tehnosfera sinestetički ne 
ulazi u svijet u bilo kojem njegovu modusu postojanja, već se 
umrežava u mreže nalik Kafkinu rizomatskom stroju pisanja 
kao iz nedovršenoga romana Amerika u kojem iza svakih ho-
telskih vrata ne leži ništa onostrano, nikakav sublimni objekt 
životnoga svijeta, već samo i jedino druga i nova vrata. I tako 
u beskonačnost (Deleuze i Guattari, 2020).

Ponajprije, pojam sinestetike bez osjetilnosti jest pod 
upitnikom. To znači da nova estetska konfiguracija tehnos-
fere kao računanja, planiranja i konstrukcije duboko ulazi u 
tzv. zonu izvorno ljudskoga načina pristupa umjetnosti kroz 
povijest, a riječ je, dakako, o tijelu kao matrici osjećaja bez 
kojih ono ljudsko ne može postojati. Estetika je kao filozofska 
disciplina nastala u 18. stoljeću. Njezini su glavni pojmovi lje-
pota i uzvišenost, a nastanak je povezan s usponom raciona-
lizma i znanstveno-tehničkoga utemeljenja prirode koja gubi 
mitsko-religijske značajke božanstva i epifanije, te postaje 
predmet filozofijske refleksije i spekulacije. No, kako je to prvi 
jasno postavio Kant a na njegovu tragu i mnogo radikalnije 
izveo Hegel, priroda se u tom načinu mišljenja pojavljuje isto-
dobno kao filozofska i kao znanstveno-tehnička konstrukcija. 

Filozofska je konstrukcija bit refleksije s kojom sve što uop-
će možemo misliti postaje predmetom refleksije. Hegelov apsolut je 
sinteza u dijalektičkome smislu supstancije i subjekta, bitka i mi-
šljenja kao konstrukcije. Ovaj veznik je apofantički i eksplikativan. 

Dakle, priroda je u smislu natura naturans konstrukcija čistoga 
uma, ali ujedno i ljudsko mišljenje koje nije više puko promatranje 
onog što se zbiva u prirodi, već početak, u onto-logičkome smislu 
svake buduće emergentne tehnologije koja mijenja bit prirode i bit 
čovjeka. Time estetsko iskustvo više ne može biti privid ljepo-
te i uzvišenosti bilo s pomoću Kantove ideje o moralnome 
postuliranju Boga bez kojeg nema racionalnoga utemeljenja 
apriorne spoznaje bitka bića, pa tako ni samosvrhovitosti pri-
rode kao izvora svekolike umjetničke imaginacije i stvaralaš-
tva, bilo s pomoću Hegelove ideje o apsolutnome duhu koji 
nije, kako to pogrešno misle i teolozi i filozofi, teodiceja u dis-
kursu moderne filozofije, nego je sam pojam Boga teologijski 
supsumiran pod filozofijski plašt Apsoluta. 

Dakle, s Hegelom je estetika dovršena jer više nema 
razloga za odvojenost prirode i duha, a umjetnost postaje u 
načelu ono što je prošlo prema najvišim zahtjevima sadašnjo-
sti koja je posve pod vladavinom znanstveno uspostavljenoga 
kraja povijesti. Što onda još može značiti osjetilnost i osjećaj 
ako je ono što Stelarc problematizira u svojim radovima trija-
da mesa-metala-koda, odnosno shvaćanja tijela kao tehnološ-
ke konstrukcije?

Čini mi se da je ključ za odnos između posthumano-
ga tijela i ljudske-suviše-ljudske onto-patologije s patnjom 
i čitavim repertoarom ekstatičke osjetilnosti histerije kao u 
slici Francisa Bacona Study after Velázquez”s Portrait of Pope 
Innocent X iz 1953. godine u pojmu autopoietičke interakcije 
samoga mišljenja kao vizije i programa. Tko tu „što” i „kako” 
još misli ‒ čista volja čovjeka koja iz bezdana životnih procesa 
sebe neprestano osjeća kao tijelo i svijet ili autonomni mo-
zak-kao-objekt algoritamske konstrukcije koji sintetizira novu 
stvarnost ne-tjelesne singularnosti stroja? Vidimo da je i za 
Kena Rinalda stvar postala čista instalacija onog neljudskoga 
u autopoietičkome odnosu između strojeva mišljenja. Čovjek 
nije više subjekt posthumanoga tijela, već kako to Stelarc suvereno 
pokazuje, interaktor u procesu međusobnoga prožimanja mesa i 
metala s pomoću digitalnoga koda. 

No, umjesto Hegelova stroja Aufhebunga i njegove 
moćne povijesne refleksije, a to je bit estetskoga uvida u sam 
životni proces duha kojim nastaje umjetničko djelo poput već 
spomenute Baconove slike, sada je riječ o programiranju mi-
saonih operacija (Deleuze, 2005). Refleksija je imala za svoj 
način mišljenja pojam vizije s kojim je umjetnik-kao-filozof 
sjedinjavao intuiciju i racionalnost poput Leonarda da Vincija 
ili Diega Velázqueza. Autopoetička interakcija umjetne inteli-
gencije koja upravlja posthumanim tijelom čovjeku, doduše, 
ostavlja i nadalje tzv. volju i um intaktnim u području sveko-
likih osjetilnih afekcija, ali ne i više od toga. Jer proizvodnja 
konceptualnih alata za razumijevanje složenih odnosa kao što 
su to 3D implantacije novih organa u tijelo ne može biti pre-
puštena hirovitosti ljudske volje i uma, koji je uistinu dokaz 
da je Schopenhauerova postavka o iracionalnosti i brutalnosti 

Žarko Paić – Sinestetičko doba i njegove transgresije: tehnosfera kao umjetnost?



Dispozitiv — 2025.1 15

nasilja u prirodi i čovjeku prikladnija za bit stvarnosti u suvre-
menosti od Kantova univerzalnoga moraliteta. 

Naime, kretanje u određenom smjeru „treće ruke” 
kao iz poznatog rada Stelarca mora biti rezultat volje kao inte-
rakcije bitka i mišljenja u ontologijskome smislu riječi. Kon-
strukcija predstavlja čin mišljenja i u njegovu je određenju 
nužnost volje za stvaranjem novoga. Utoliko je u pravu bio 
Heidegger kad je proglasio Schellingov spis Über das Wesen der 
menschlichen Freiheit iz 1809. godine najznačajnijim djelom 
njemačkoga klasičnog idealizma. Razlog je jasan. Sloboda je 
bezuvjetan uzrok same sebe kao volje jer nije ni bitak niti biće. 
To znači da je pitanje posthumanoga tijela jedino smisleno ako se 
može odrediti tko ga pokreće, ako suspendiramo i neutraliziramo 
ideju Boga u metafizičkome smislu od Aristotela do skolastike, i 
što je njegova „bit” ako to nije više ljudska priroda u smislu esen-
cijalističkoga ili antiesencijalističkog razumijevanja stanja stvari. 
Nadalje, je li posthumano tijelo spontanost i iracionalnost kreta-
nja u smislu Schopenhauerove i Freudove volje odnosno nagona za 
opstankom u smislu erosa, ili je posrijedi racionalnost kretanja u 
smislu kontrole nagonske strukture tjelesnosti kako to tvrdi Kant, 
ili nešto posve drukčije i različito kao tertium datur? 

Vizija kao program označava najdublju mogućnost 
postojanja posthumanoga tijela u sinestetičkome smislu. 
Stelarcov je rad, koliko god to zvučalo možda hiperkritički s 
moje točke gledišta, vezan uz kiborgizaciju čovjeka i istraži-
vanje mogućnosti podnošenja boli u novoj situaciji transgre-
sije tijela nakon što je priključeno na aparate ili nakon što je 
dovedeno u stanje mehaničkoga razapinjanja, ali ne na križu 
poput Krista. Stoga njegovo „novo tijelo” još nije dospjelo do 
ove autopoietičke faze izmještanja kad inteligentni stroj u in-
terakciji s čovjekom pokazuje mogućnosti ne samo racional-
noga mišljenja, već i umjetne intuicije. Otuda je sinestetičko 
iskustvo ljudske egzistencije ono koje će u daljnjem razvitku 
tehnosfere biti dovedeno pred zid apsolutiziranja čiste tehno-
loške volje koja može biti uvjetno rečeno „dobra” ili „zla”, ili 
ničeanski rečeno onkraj dobra i zla. 

Posthumano tijelo je stoga tek postaja na putu ove apso-
lutne singularnosti koja će ili postati metamorfoza umjetnosti kao 
samorefleksije animalno-ljudsko-strojnoga postajanja Drugim i ra-
zličitim kao u Deleuzovoj ontologiji procesualnosti ili će biti stalni 
napredak onog istog u znaku bezuvjetne volje za moć kao čistoga 
zla u formi singularnosti apsolutnoga znanja. Moja je „prognoza” 
budućnosti ne u znaku ovog tehnološkoga maniheizma, već u si-
multanoj postojanosti u promjeni onog što je i logika homo kyber-
netesa, a to je i-i, i jedno i drugo. 

O tehno-patologiji umjetnoga života

Je li ključ za odnos između posthumanoga tijela i ljud-
ske-suviše-ljudske onto-patologije s patnjom i čitavim reper-
toarom ekstatičke osjetilnosti histerije kao u slici Francisa Ba-

cona Study after Velázquez”s Portrait of Pope Inocent X iz 1953. 
godine u pojmu autopoietičke interakcije mišljenja kao vizije 
i programa? Kad čitamo različite filozofijske i teologijske ana-
lize o ljudskome tijelu poput spisa Jeana-Luc Nancyja Noli me 
tangere suočavamo se s pitanjem o fenomenologiji dodira i 
tjelesne patnje i blaženstva (Nancy, 2017). Ako „brutalno” sve-
demo ovu novu metafiziku tijela i njezine suptilne osjetilno-
sti na zajednički nazivnik kibernetike, vidjet ćemo da sve ono 
što je živo osjeća u vibraciji užitka i patnje. Uostalom, isku-
stvo boli je nužno za estetsku katarzu kao duhovno-duševno 
pročišćenje tijela od nasrta zlih demona. Grčka tragedija je 
rođena u iskustvu praboli i patnje kako je to bjelodano poka-
zao Nietzsche u ranome spisu Rođenje tragedije iz duha glazbe 
iz 1872. godine (Nietzsche, 1997). Njezini su temeljni pojmo-
vi oni koji proizlaze iz područja psyché kao što su to strah i 
suosjećanje, kako to tvrdi Aristotel u Poetici (Aristotel, 2005). 
No, suosjećanje nadilazi estetsku razinu afekcije živoga stvo-
ra kao što je čovjek i prelazi u ključnu etičku kategoriju i to 
ne grčkoga svijeta, već suvremenoga svijeta posvemašnje 
apatije i nedostatka empatije spram Drugoga. Nikakav, čak 
ni glazbeni mesijanizam u Wagnerovim operama poput Par-
sifala ne bi bio moguć bez primarnoga iskustva boli i patnje 
(Paić, 2025). No, oba su osjećaja samo odnos intenziteta fizič-
ke i psihičke ranjivosti čovjeka i ne mogu biti apsolutizirani 
kao uvjet mogućnosti estetike i etike ranjivosti bez onog što 
ovo stanje tragedije uopće omogućuje, a to je bezrazložnost 
faktičnosti bitka kao bezdana između prirode i duha, volje 
i slobode. Utoliko se čini samorazumljivim zašto u mojoj 
analizi tehnosfere s obzirom na iskustvo čiste tjelesnosti tzv. 
posthumanoga stanja pitanje boli i patnje zahtijeva drukčije 

„utemeljenje” sinestetičkoga događaja kojim se odnos čovjeka 
i mislećega stroja dovodi do nove katarze izvan metafizičkoga 
dosega grčke tragedije te kršćanske ekstaze i agonije tijela.

Što je to sinestetički događaj? To je ono što proizvodi 
osjećaje koji su rezultat biokibernetičke osjetilnosti i o tome 
bi nam mogli više govoriti jedan teorijski fizičar i kozmolog 
poput Stephena Hawkinga i jedan filozof poput Jean-Luca 
Nancyja. Hawking je živio i mislio samo zahvaljujući razvije-
noj tehno-medicini koja mu je omogućavala da se kreće pri-
kovan uz pokretnu stolicu i da govori s pomoću modulacije 
zvuka. O svojem vlastitome sinestetičkom iskustvu užitka, 
boli i patnje tijela poznati znanstvenik nije reflektirao i od nje-
ga se to nije niti očekivalo. Ali, Nancy jest u sjajnome ogledu 
L”Intrus (Uljez), (Nancy, 2000). U njemu se bavi mišljenjem o 
vlastitome iskustvu življenja s transplantiranim srcem, onim 
Drugim u sebi. Sinestetički događaj označava ulazak drugog 
živoga bića kao organa u ljudsko tijelo, npr. svinje ili čovjeka 
koji umirući podaruje svoje srce kao anonimni davatelj or-
gana u svrhu buduće transplantacije. Ipak, posthumano tije-
lo jest viša razina djelovanja zato što se radi o tehničkome 
objektu koji poput umjetnoga mozga biološkome tijelu daje 



16

veće izvedbene moći življenja u složenoj biokibernetičkoj si-
tuaciji. Umjesto svinje ili drugoga čovjeka tehno-patologija 
će očito biti „napredak” u medicini iz jednostavnoga razloga 
što se metafizika boli i patnje, tzv. ljudska tragedija povije-
sti, nadomješta s pragmatikom transhumanoga uploadinga 
(Paić, 2023b). Umjesto bioetičko-estetskoga „uljeza” potreb-
no je govoriti o „ugradnji” implantata koji funkcioniraju ope-
rativno i mijenjaju se kad im istekne rok trajanja s novim, još 
boljim i svrsishodnijim. Znamo, naravno, da tijelo čovjeka i 
životinje nije bezdušni aparat i automat. Tehnosfera kao sine-
stetički događaj kraj je svake onto-patologije i zato je logika 
mesa-metala-koda, što bi rekao Stelarc, s onu stranu trage-
dije povijesti i njezinih veličajnih herojskih žrtava (STELARC, 
http://stelarc.org/audiogram.php).

Kritika mimesisa

Kritika platonskoga shvaćanja umjetnosti, kao kriti-
ka mimesisa, predstavlja jedan od tzv. sinestetičkih vrhuna-
ca Deleuzova mišljenja. Iako je taj pojam kao zaštitni znak 
metafizike kojim se umjetnost misli kao oponašanje bitka u 
njegovoj bitosti te u slijedu vremena povezuje antiku, sred-
njovjekovlje i formalno rečeno novovjekovlje do kraja mo-
dernizma sa Cézanneom, čini se da ga je nemoguće razdvojiti 
od koncepta reprezentacije. Oponašateljska funkcija umjet-
nosti uvijek nešto mora predstavljati. Boginja Afrodita nasli-
kana na nekom keramičkome vrču nije puki lik žene iz grčke 
mitologije, već predstavlja ili označava simbolički ono što 
emanira pojam ljepote u činu blistave pojavnosti. Otuda je za 
oponašanje bitka nužno i njegovo značenje. Ono, pak, mora 
biti razumljivo promatračima neposredno, čak i ako ništa ne 
znaju o mitologijskim pričama o boginji rođenoj iz morske 
pjene na žalu otoka Cipra. Pogledajmo sada kako Deleuze i 
Guattari u Tisuću platoa nastoje pokazati zašto mimesis nije 
podesan konceptualni alat da bismo dohvatili zagonetku um-
jetnosti kao takvu.

„Nijedna umjetnost nije oponašateljska, ne može 
biti oponašateljska ni figurativna. Pretpostavimo 
da slikar „prikaže” pticu. U stvari, to postaja-
nje-pticom može nastati samo utoliko ukoliko je 
ptica i sáma u procesu da postane nešto drugo, 
čista linija ili čista boja. Stoga oponašanje razara 
samo sebe, jer onaj tko oponaša nesvjesno ulazi 
u postajanje koje se spreže s nesvjesnim postaja-
njem onoga što oponaša. Oponašamo dakle samo 
ako se naš pokušaj izjalovi, kad se naš pokušaj 
izjalovi. Slikar ili glazbenik ne oponašaju životi-
nju, već postaju-životinjom dok životinja istodob-
no postaje ono što su oni željeli, na najdubljoj 
razini njihovog dosluha s Prirodom. (...) Savršeni 

kvadrat je onaj Mondrianov, koji se njiše na jed-
noj točki i proizvodi dijagonalu što odškrinja svoj 
zasun, odnoseći sa sobom obje strane. Postajati 
nikad ne znači oponašati. Kad tvori pticu, Hitch-
cock ne reproducira ptičju kriku, već proizvodi 
elektronički zvuk kao polje intenziteta ili val 
vibracija, neprekidnu varijaciju, nešto poput uža-
savajuće prijetnje koju doživljavamo u samima 
sebi.” (Deleuze i Guattari, 2013, str. 341–342) 

Tko koga ustvari oponaša, ako ne životinja čovjeka, 
ali ona nije ni slikar ni glazbenik? Mimesis je ipak za bit me-
tafizički shvaćene umjetnosti ono neotklonjivo, neposredna 
sveza bitka i jezika u govoru i slici, u zvuku i gradnji lika ka-
kav već uvijek čovjek susreće u okolnome i zajedničkome 
svijetu. Kad Deleuze i Guattari slamaju ovu oponašateljsku 
funkciju umjetnosti, oni imaju u vidu da se tradicionalno 
ontologijski bitak, bića i bit čovjeka razumiju polazeći od 
načina mišljenja u filozofiji, znanosti i umjetnosti kao zrcal-
na slika zbilje koja je „ovdje” i „sada” određena svagda kao 
ogledalo stvarnosti. I doista, mimesis, ako ćemo pravo, nikad 
nije bio za Platona i cjelokupnu tradiciju ono pasivno i ono 
puko odražavajuće u smislu kopije stvaralaštva samoga boga 
kao demijurga. Što se „oponaša” već je drukčije od izvornika 
u sličnosti s njim. Ali sličnost nije ono Isto, već samo naliko-
vina, dakle eikon, slika. No, glazba nije slika, već oponašanje 
prirode kao totalnoga koncerta kaosa i svrhovitosti. Otuda 
kritika koju izvode Deleuze i Guattari pogađa mimesis ne 
samo kao temeljni pojam metafizike umjetnosti od Grka do 
modernosti, već je ponajprije usmjerena na strukturu tradi-
cionalne ontologije kao takve. Umjetnost je za Deleuzea ono 
isto što i za Nietzschea, dakle stimulans životu kao imanenciji. 
Zato je postajanje ili bivanje (devenir) ključna riječ stvaralaštva 
koje ne okončava u fiksnome djelu. Ono se nastavlja u samome 
životu-kao-postajanju umjetničkim događajem. I taj je život, da-
kle, singularni događaj umjetničke konstrukcije koja ne oponaša 
ono što jest, nego stvara ono što postaje-pticom, postaje-ženom, 
postaje-strojem. 

Ako je filozofija „konstruktivizam”, onda je isto tako 
umjetnost ekstaza postajanja. Sve to kulminira u shvaćanju 
da umjetnost nije ekskluzivna stvar čovjeka. Antropologi-
zam pripada groblju zastarjelih konceptualnih alata, a među 
njima je mimesis, za Deleuzea i Guattarija, jedan od vodećih 
koje treba neodgodivo prepustiti zaboravu. Na jednom mje-
stu Tisuću platoa čitamo kako ni glazba 

„nije čovjekova povlastica: svemir, kozmos je 
sačinjen od ritornela. Pitanje glazbe jest pitanje 
moći deteritorijalizacije koja prožima Prirodu, 
životinje, elemente i pustinje jednako kao i čovje-
ka.” (Deleuze i Guattari, 2013, str. 346)

Žarko Paić – Sinestetičko doba i njegove transgresije: tehnosfera kao umjetnost?



Dispozitiv — 2025.1 17

Kad se umjetnost pročisti od svih tragova ljudske sa-
mostvaralačke emfaze, što dobivamo? Ništa drugo negoli či-
stu logiku postajanja kao takvoga. Umjetnost kao stvaralački 
život jest prožimanje sinestetičkih kvaliteta bića koja obliku-
ju u strojnim sklopovima strukture i konfiguracije ekstatič-
nih tijela. Ono što je prvi otpočeo biolog Jakob von Uexküll 
sa simfonijom okolnoga svijeta (Umwelt) kao svrhovitošću 
bez Boga, sada se uzdiže do vitalističke imanencije umjetno-
sti-kao-postajanja. Nije, dakle, ono neljudsko smrt umjetno-
sti, već ishodište i otvorenost života za drukčije označavanje 
materije, energije i informacije od klasičnog metafizičkoga 
pojma mimesisa. Priroda atonalno „pjeva”, svemir u dishar-
moniji sfera odjekuje, a tehnosfera proizvodi autopoietičke 
skulpture koje umrežene s drugim sustavima disonantno 
zvuče poput tibetskih glazbala. Između organskoga i tehnič-
kog ne stoji više ništa drugo osim metamorfoza čovjeka u spi-
ritualni stroj. Zato je najznačajnija umjetnost koja to može 
oslikotvoriti i tonalizirati tzv. sedma umjetnost, odnosno 
film. Tek s filmom ulazimo u otvorenost i beskonačnost pro-
stora-vremena žive beskonačnosti (Paić, 2024). Nemam nika-
kve dvojbe da je u filozofijskome smislu za Deleuzea koncept 
umjetnosti-kao-postajanja proizašao iz sinteze dva naizgled 
suprotstavljena mišljenja, iako su u načelu posve bliska zbog 
ideje perspektivizma spoznaje svijeta. Jedan je sinonim za 
moderno shvaćanje znanosti polazeći od matematičke teo-
rije infinitezimalnosti, a drugi je sinonim za moderno shva-
ćanje umjetnosti s onu stranu metafizike vrijednosti kao 
nihilizma. Leibniz i Nietzsche oblikuju ovo novo shvaćanje 
umjetnosti izvan granica mimesisa i reprezentacije. Sve je u 
izrazima dinamičkih snaga, u sklapanju nesklopivoga, u ra-
cionalnoj intuiciji umjetnika kao samostvaralačkoga genija 
koji računa-planira-konstruira život kao singularni događaj 
postajanja Drugim i različitim. I baš zato umjetnosti kao osli-
kavanju-ozvučenju-kazivanju svijeta više nema mjesta u re-
aliziranoj epohi vladavine tehnosfere jer nema više „subjekta” 
umjetnosti kao prikazivanja-i-predstavljanja bitka, bića i biti 
čovjeka.

Zaključak

 Nestankom čovjeka kao stvaratelja umjetničkoga svije-
ta nastaje mnoštvo mogućnosti sinestetičkih metamorfoza života 
koji je već postao umjetnim životom. Kad je filozofija realizirana 
u kibernetici nastaje doba tehnoznanosti, a kad je umjetnost rea-
lizirana u postajanju-strojem mišljenja to isto doba postaje dobom 
estetizacije života. 

Umjesto boga kao „inteligentnoga dizajnera” svijeta, 
naša je sudbina da smo osuđeni na beskonačno novo dizaj-
niranje virtualne aktualizacije svjetova. Ne osuđujmo stoga 
oponašateljsku zadaću umjetnosti. Ona nam je u ovom mah-
nitome ubrzanju života još jedino preostali izgled spasa od 

dosadnoga retro-futurizma stilova koji više govore o prazni-
ni vremena negoli o neinventivnosti umjetnika danas. Što, 
uostalom, slušamo drugo u tzv. velikoj glazbi kompozitora poput 
Mahlera, Schumanna, Šostakoviča ako ne vječno ponavljanje 
onog drukčije istoga, vremena koje je iščezlo i ostavilo nam trago-
ve umjetnosti kao singularnoga događaja-bez-postajanja. Što, uo-
stalom, gledamo drugo u tzv. suvremenoj umjetnosti koncepta-po-
stava-izvedbe ako ne filmski trag trajanja u vremenu koje iziskuje 
ovjekovječenje tijela-bez-organa u živoj vatri besmrtnosti bez koje 
je svaka slika danas ravna banalnosti života. Izlaza iz ovog no-
way-out labirinta umjetnosti kao života više nema. 

Umjetnost je naša prošlost kao što je to dobro znao 
posljednji filozof metafizike Zapada ‒ G. W. F. Hegel. Umjet-
nost je stoga živo postajanje-sjećanja, riječ-slika-zvuk iz dubi-
ne svijeta kao svjetla i tame. No, u sinestetičko doba i njegovih 
transgresija „umjetnost” više nije usmjerena spram svojeg 
izvora vlastite bezrazložnosti. Umjesto toga, njezin se „drugi 
život” u formi kibernetičke tehnosfere pojavljuje kao samo-
proizvođenje virtualnih svjetova onkraj svih dosadašnjih gra-
nica između znanosti i umjetnosti, između matematizacije i 
vizualizacije života kao događaja posvemašnje singularnosti. 

Tehnosfera kao umjetnost? Ako odgovorim na vla-
stito postavljeno pitanje afirmativno, onda više nije njezina 
zadaća ni u kakvoj „negativnoj dijalektici” kao nekoć u slu-
čaju Adornove kritike Hegela. Umjesto toga, tehnosfera kao 
umjetnost označava tautologiju osmišljavanja svijeta u čistim 
kontingencijama koje i ono „živo” i ono „umjetno” sintetizi-
raju kao krug metamorfoza događaja s kojima odlazimo u 
prostor-vrijeme „beskonačne brzine” i u stroj zaborava baš kao 
u poemi Alvara de Camposa, Pomorska pjesan, kad ovaj avan-
gardni heteronim Fernanda Pessoe uznosito i energično pje-
va: 

„Pjesništvo nije ništa izgubilo. Sada imamo još k 
tomu
                                                                        strojeve
s njihovom poezijom također, i cijelu novu vrstu 
življenja trgovačkoga, svjetskog, umnog, čuvstve-
nog
što ju je vijek strojeva donio dušama.“ 
(Pessoa, 1986., str. 158)

Ništa nije izgubljeno, osim jedne stvari: jednostavno-
sti kazivanja kojom jezik ovladava slikom i svijet u svojoj nerazo-
rivosti ostaje čistim slučajem vlastite bezrazložnosti koja misli i 
pjeva zauvijek.



18

Reference

	Ȇ Aristotel (2005). O pjesničkom umijeću. S grčkoga preveo 
Zdeslav Dukat. Školska knjiga.

	Ȇ Bense, M. (1978). Estetika. S njemačkoga preveo Radoslav 
Putar. Otokar Keršovani.

	Ȇ Deleuze, G. (2005). Francis Bacon: The Logic of Sensation. 
University of Minnesota Press.

	Ȇ Deleuze, G., Guattari, F. (2013). Tisuću platoa: Kapitalizam 
i shizofrenija 2. S francuskoga preveo Marko Gregorić. San-
dorf i Mizantrop. 

	Ȇ Deleuze, G., Guattari, F. (2017). Što je filozofija? S francu-
skoga preveo Marko Gregorić. Mizantrop.

	Ȇ Deleuze, G., Guattari, F. (2020). KAFKA: U prilog minornoj 
književnosti. S francuskoga preveo Ugo Vlaisevljević. Mati-
ca hrvatska. 

	Ȇ Heidegger, M., Fink, E. (1970). Heraklit. V. Klostermann.

	Ȇ Heidegger, M. (1977). Neuzeitliche Naturwissenschaft und 
modernen Technik.  Reden und andere Zeugnisse eines Le-
benswege. 1910-1976. GA. Sv. 16. V. Klostermann.

	Ȇ Nancy, J. (2017). Noli me tangere: Ogled o uzlaženju tijela. 
S francuskoga preveo Mario Kopić. Tvrđa, br. 1–2. 

	Ȇ Nancy, J. (2020). L”Intrus. Galilée.

	Ȇ Nietzsche, F. W. (1997). Rođenje tragedije. S njemačkoga 
prevela Vera Čičin-Šain. Matica hrvatska.

	Ȇ Paić, Ž. (2018). Informacija i kazivanje: Heideggerovi pri-
lozi raspravi o kibernetici i nihilizmu. Tehnosfera II. „Crna 
kutija” metafizike: Kibernetika i apsolutno vrijeme stroja, 
(str. 221–275). Sandorf i Mizantrop.

	Ȇ Paić, Ž. (2022a). Art and the Technosphere: The Platforms of 
Strings. Cambridge Scholars Publishing.

	Ȇ Paić, Ž. (2022b). Synaesthetic Without Sensitivity? The 
Body as a Technological Construction. U Ž. Paić (ur.), The 
Technosphere as a New Aesthetic (str. 191–219). Cambridge 
Scholars Publishing.

	Ȇ Paić, Ž. (2022c). Mišljenje kao događaj: Kako čitati Deleuzea. 
Mizantrop.

	Ȇ Paić, Ž. (2023a). Izgledi nadolazeće filozofije: Metafizika-ki-
bernetika-transhumanizam. Mizantrop.

	Ȇ Paić, Ž. (2023b). The Superfluity of the Human: Reflections on 
the Posthuman Condition. Schwabe Verlag.

	Ȇ Paić, Ž. (2024). O filozofiji filma: Slike događaja. Bijeli val.

	Ȇ Paić, Ž. (2025). Čemu glazba? Od umjetničke religije do cjelo-
vitoga djela i dalje. Litteris.

	Ȇ Pessoa, F. (1986). Poezija. S portugalskoga preveo Mirko 
Tomasović. V. Masleša.

	Ȇ Sloterdijk, P. (2009). Du mußt dein Leben ändern: Über Ant-
hropotechnik. Suhrkamp.

	Ȇ Sorgner, S. L. (2022). Philosophy of Posthuman Art. Schwabe 
Verlag.

	Ȇ STELARC, (n. d.). Audiograms [Web umjetnika]. http://ste-
larc.org/audiogram.php 

	Ȇ von Weizsäcker, C. F. (1974). Sprache als Information. Die 
Einheit der Natur. München, DTV, str. 39–60

Žarko Paić – Sinestetičko doba i njegove transgresije: tehnosfera kao umjetnost?


