Zarko Paié

Sinesteticko dobali
njegove transgresije:
tehnosferakao
umjetnost?

The Synesthetic Age
and Its Transgressions:
Technosphere as Art?

Original scientific paper

: 30. . Accepted: November 30, 2025
DOI: 10.65265/jt648z34 DOI: 10.65265/jt6q8z34 Independent philosopher and art theorist



Sazetak Clanak postavlja u pitanje metafiziku i njezino tra-
dicionalno ,utemeljenje” ideje umjetnosti kao mimesisa i re-
prezentacije pokazujuéi pritom da je dolaskom tehnosfere kao
sinteze racunanja, planiranja i konstrukcije realizirana ki-
bernetika u samoj imanenciji zivota. To ujedno dovodi do vla-
davine tehnoznanstvenih istrazivanja samoga zZivota polazeéi
od spoja gena i informacije §to ,,proizvodi” umjetnu stvar-
nost. Temeljni pojam koji prevladava u suvremenosti postaje
sinteti¢ka proizvodnja, dok estetika i umjetnost viSe nemaju
svoju autonomnost, veé postaju sinestetickim sklopom u ko-
jem se neprestano zbivaju promjene u samoj ,,biti” stvaralac-
koga procesa misljenja i djelovanja. Nestankom covjeka kao
stvaratelja umjetni¢koga svijeta nastaje mnostvo moguénosti
sinestetickih metamorfoza Zivota koji je veé postao umjetnim
zivotom. Kad je filozofija realizirana u kibernetici nastaje
doba tehnoznanosti, a kad je umjetnost realizirana u posta-
janju-strojem misljenja to isto doba postaje estetizacijom
Zivota.

Kljucne rijeci sinesteticko doba, tehnosfera, kibernetika, sin-
gularnost, umjetnost, vizualizacija dogadaja

Abstract The article questions metaphysics and its tra-
ditional ,foundation” of the idea of art as mimesis and
representation, showing that with the advent of the tech-
nosphere as a synthesis of computation, planning and
construction, cybernetics was realized in the very imma-
nence of life. This also leads to the rule of technoscientif-
ic research into life itself, starting from the combination
of genes and information that ,produces” artificial real-
ity. The fundamental concept that prevails in modernity
becomes synthetic production, aesthetics, and art no
longer have their autonomy, but become a synesthetic
complex in which changes constantly occur in the very
sessence” of the creative process of thought and action.
With the disappearance of man as the creator of the ar-
tistic world, a multitude of possibilities for synesthetic
metamorphoses of life that have already become artifi-
cial life arise. When philosophy is realized in cybernetics,
the age of technoscience arises, and when art is realized
in the becoming-machine of thought, this same age be-
comes the age of the aestheticization of life.
Keywords synesthetic age, technosphere, cybernetics,
singularity, art, event visualization

Dispozitiv —2025.1

O stvaralackoj biti poiesisa

S nastankom tehnosfere i njezina aktualnoga uratka Chat-
GPT-a viSe ne mozemo biti ravnodusni na konstantni napre-
dak u razvitku tehnologijskoga misljenja. Ako je Heidegger
u jednom predavanju iz 1962. godine izricito pokazao da su i
tehnika i znanosti korelativne u svome odnosu spram svijeta
kao prostora-vremena samorazvitka bitka i misljenja, onda
postaje bjelodano da je bit ovog odnosa u znaku sinteze téchne
i episteme (Heidegger, 1977, str. 747). Ova sinteza, pak, moguca
je tek kad se misljenje usmjerava u svojoj zadaéi spram Zelje
za stvaranjem novoga. Stoga je poiesis uvjet mogucénosti ¢udo-
viSne sinteze iz koje nastaje tehnicki objekt. Grcko znacenje
ove kljuéne rijeci za bit tehnosfere koja u logici samostvaranja
Al ujedno stvara i ¢itav novi umjetni, tehnicki svijet, jest proi-
zvodenje. No, ovo proizvodenje nije nikad slijepo i neutralno.
Umjesto toga, stvar je u ,stvaranju” onog ¢ega nema u prirodi
i Sto samu prirodu produhovljuje poput hrama ili katedrale,
ili je nihilisticki pustosi poput industrijske kapitalisticke pro-
izvodnje koja zagaduje zemlju i zrak. Proizvoditi nesto znadi
odjelovljivati bi¢e kao uradak koji postaje sredstvo-svrha sa-
moga proizvodenja. Nije, dakle, ono poieticko mogucée misliti
izvan samoga misljenja kao proizvodenja, jer bi to znacilo da
je model sredstvo-svrha ili nacelo teleologije neutraliziran i
suspendiran. Heidegger je u promisljanju biti tehnologijsko-
ga misljenja 1960-ih godina, kako sam to pokazao u mnogo
slucajeva do sada u svojim knjigama o problemu tehnosfere,
otvorio moguénost na tragu Heisenbergovih jednadzbi neo-
dredenosti da se atomska ili nuklearna energija shvati izvan
logike kauzaliteta i nacela teleologije. No, Heidegger ipak nije
do kraja razvio ovu konzekvenciju za buduce misljenje jer je
ono tehnicko u tehnologijskome misljenju shvatio samo kao
vladavinu tzv. racunajuéega misljenja (Rechnen), a ne kao i
moguénost posve drukéijeg kazivajuéega misljenja (Dichten).
Iako se tih kasnih godina svojeg Zivota posvetio analizi slikar-
stva Cézannea i Kleea, iz toga nije izveo alternativu da slika i
slikovno misljenje postanu sinteza poiesisa i téchne polazeéi od
autopoieticke biti onog Sto viSe nije ni tehnika ni tehnologija.
Zato mu film nije mogao predstavljati nista drugo nego ono
Sto bit umjetnosti svodi na nihilisti¢ki krug kredom kroz po-
stav (Gestell) kao bit tehnike (Paié, 2018, str. 221-275).
Postavimo pitanje koje izlazi iz okvira metafizike za-
padnjackoga misljenja. Zasto je stvaralacka bit poiesisa ono Sto
se razdvaja na tehnopoietic¢ko i autopoieticko kao takvo? Ako
je drugo ontologijski ,,proizvod” prvoga, znadi li to da je teh-
nosfera in nuce uspostavljena kao nuznost misljenja u biti me-
tafizike kao kibernetike? Heidegger je u seminaru s Finkom o
Heraklitu krajem 1960-ih u Freiburgu govorio o informaciji i
kibernetici. Poiesis upucuje na proizvodenje bica iz bitka, ali
tako Sto se ovaj proces stvaranja novoga odvija na nacin da
se bitak bi¢a shvada kao moguénost tehnicke izvedbe svijeta.



Moguénost prethodi zbiljskome stanju stvari. Ako je mogudé-
nost onoga Sto Heidegger u navedenome predavanju iz 1962.
godine naziva tehnologijskim misljenjem ve¢ i misaona zbilja
onog §to ¢e se dogoditi s nastankom tehnosfere, problem je
u tome $to poiesis u svoja dva vida stvaralacke modi nastanka
novoga — svrhovitome i samosvrhovitome — ujedno oznacava
i kraj vlastite metafizicke ,smisaonosti”. Ne, ono §to se istin-
ski misaono dogada s tehnosferom ne mozemo dohvatiti vise
s tradicionalnim metafizickim pojmovljem i gréko-latinskim
jezikoslovljem. Ako je ovo ispravno §to kazem, treba li mozda
»izmisliti” novi jezik za misljenje koje po svojim ,posljednjim
nakanama” nije i ne moze biti tehnologijsko? Kao posljednju
napomenu uz ovu postavku treba reci da to ipak nije i jezik
Deleuzeove fraktalizacije misljenja. No, jest zato jedan bududi
transverzalni jezik vizualizacije dogadaja kao racionalne intu-
icije.

0 navigaciji kao vizualizaciji dogadaja

Postavimo, dakle, pitanje koje je postavio i Heideg-
ger u seminaru o Heraklitu, koji je drzao zajedno s Eugenom
Finkom 1966/1967. godine u Freiburgu. Sto je to kibernetika i
Sto je zapravo njezin fundamentalni pojam - informacija? Za
Heideggera se kibernetika pojavljuje u dvojakome znacenju:
(1) ona je nastavak novovjekovne znanosti i tehnike; (2) isto-
dobno je posrijedi kraj metafizickoga sklopa bitka-boga-svije-
ta-Covjeka (Heidegger i Fink, 1970, 26 biljeSka). Znacdenje je
kibernetike ono koje proizlazi iz grékoga jezika i odnosi se na
upravljanje brodom kao navigacijom kroz poznato-nepoznato
podrucje svijeta i na upravljaca-kormilara koji rukovodi teh-
nickom spravom da bi brod usmjerio spram Zeljenoga cilja.
Ako je, dakle, kibernetika ono univerzalno kao supstancija bitka,
onda je kiberneticar prema tome subjekt izvrsenja ili ozbiljenja
same biti upravljanja svijetom kao takvim. Ova dvoznacnost je,
kako mozZemo razabrati, ontologijska razlika bitka i bi¢a, ali
ujedno i razlika izmedu onog Sto pripada univerzalnoj dje-
latnosti nekog stanja stvari i partikularnome djelovanju ne-
kog posebnog i singularnoga subjekta. Nema tu bitne razlike
spram drugih ontologijskih odnosa izmedu roda-vrste i sin-
gulariteta, primjerice izmedu filozofije i filozofa, tehnologije
i tehnologa, pjesnistva i pjesnika. No, razlika nastupa kad se
metafizicki sklop bitka-boga-svijeta-Covjeka, o cemu govori
Heidegger kao ustrojstvu metafizike, realizira u kibernetici
kao univerzalnoj teoriji znanstveno-tehnickoga doba. Tada
ovo Cetvorstvo prestaje biti mjerodavno i na njegovo mjesto
dolazi Cetvorstvo informacije-povratne sprege (feedback)-kontro-
le-komunikacije.

Zasto Heidegger tvrdi da je kibernetika kraj filozofije
kao metafizike i da je realizirani tehnicki svijet niSta drugo
negoli poslanstvo i udes onog $to je poéetno otvoreno u pred-
sokratsko doba misljenja s pojmom logosa u Heraklita? Odgo-

10

vor je krajnje jednostavan. Zato Sto je kibernetika kao sustav
informacija svrsishodno upravljanje svijetom kao prostorom
i vremenom onog §to je ozbiljenje uzroka u posljedici, sred-
stva u svrsi, a kibernetika na kraju metafizike od nje preuzima
vodstvo i smjer povijesnoga ,napretka” i ,razvitka”. No, sada
taj smjer viSe nije nista ljudsko-odvise-ljudsko, veé pripada
neizvjesnome podrucju neljudskoga. Kormilar viSe ne vodi
brod olujnim oceanima prema rasporedu sazvijezda i ucrta-
nim znakovima puta na mappi mundi, ve¢ to Cini satelitska
navigacija i automatski navodeno kormilo. Drugim rije¢ima,
covjeka-kao-upravljaca nadomjesta dispozitiv tehnosfere kao
umjetne inteligencije koja samohodno i samovodeno usmje-
rava brod do Zeljenoga ciljnog odredista. Naravno, nista ne
jamdi unaprijed da ée ,,misija” biti uspjesna, jer svagda postoji
moguénost da ée putovanje zavrsiti kobno po brod i njegovu
posadu zbog olujne katastrofe ili nekog nepredvidenoga pro-
blema s navigacijskim uredajima. Razlika izmedu filozofije i
kibernetike jest u tome sto je prva ljudsko misljenje o smislu bitka
i vremena, a potonje neljudska stvar misljenja tehnosfere. Uz je-
dan bitan dodatak koji pretpostavlja oprostaj od Heideggerove
analize biti informacije. Naime, Heidegger misli informaciju
kao uputstvo za uporabu i kao sustav isporuke same informa-
cije, Sto znaci da je u tom pojmu obuhvacdena bit metafizike
kao udesa-sudbine povijesti i bit kibernetike kao univerzalne
znanosti tehnickoga doba. Ali; tehnosfera nije tek realizacija
metafizike u pragmati¢nome jeziku kibernetike kao umjetno-
ga zivota algoritama, veé i ono ,treée”.

Tertium datur oznacava novi smjer povijesti koja viSe
nije u znaku upravljanja smislom bitka u smislu neizvjesnosti
i neodredenosti dogadaja iz nadolazece buduénosti. Umjesto
neutralizirane i suspendirane mesijansko-eshatoloske dimen-
zije ,svete buduénosti” dogadaja, sve se odigrava u ireverzibil-
nosti povratne sprege tehnosfere kao predvidanja s mjerom
probabilisticke ,egzaktnosti” onoga $to ima znacajke kontin-
gentnoga dogadaja. Zato kibernetika viSe nije univerzalna
znanost suvremenosti kao realizacija Heideggerova postava
(Gestell) kao biti tehnike. Umjesto toga, susre¢emo se s naviga-
cijom koja kroz kaos i entropiju s pomocu tehnoloske singu-
larnosti vodi onaj Rimbaudov ,,mahniti brod” kao nomadski
lutalacki projekt postajanja drugim i drukéijim od bitka kao
takvoga. Kiberneticki je pojam informacije, kako je to jasno uka-
zao Norbert Wiener, tertium datur, Veliki Tredi, ono $§to se bitno
razlikuje od materije i energije. Zato informacija nije ni bitak ni
bice, ve¢ univerzalna forma tehnogenetske konstrukcije. Dobro je
to odredio Carl F. Von Weizsdker kad je kazao da je informaci-
ja u fizici ,visi stupanj apstrakcije” (Weizsicker, 1974, str. 52).
Sto to znaci drugo negoli da je informacija uvjet moguénosti
nastanka materije i energije i da u svojoj tautologiji odreduje
ono Sto vise nije nista ljudsko niti neljudsko, ve¢ to autd, ono
samo Sto nadilazi granice metafizike. Tehnosfera je sustav
informacija kao rekurzivne kontingencije dogadaja koji svo-

Zarko Paié — Sinesteticko doba i njegove transgresije: tehnosfera kao umjetnost?



ju ,,bit” ima u procesu realizacije tehnoloske singularnosti. U
¢emu je bitna razlika, medutim, izmedu upravljanja povijeséu
iz horizonta metafizike kao kibernetike i navigacije postpovi-
jeséu iz transklasi¢ne logike tehnosfere?

O stvari misljenja i misljenju kao stvari

Tehnosfera je kiberneticko misljenje Cija se ,,bit” pokazuje
u trijadi raunanja-planiranja-konstrukcije. Ova trijada u meta-
fizickome smislu sabire ono S§to su Platon i Aristotel mislili
pod pojmovljem theoria, praxis i poiesis. Doslovno, matema-
ticka logika kojom se koriste teorijska fizika i kozmologija u
proucavanju tajne nastanka svemira i njegovih ,prirodnih”
zakonitosti jest teoretsko misljenje koje racunajuci misli bitak
bica tako da ga apriorno postavlja u odnose izmedu velicina
kao u slucaju Einsteinove teorije relativnosti i one slavne for-
mule E=m x c2. Ali, kiberneti¢ko misljenje nije ontologija, Sto
ujedno znadi da se priroda ne ostavlja kakva veé uvijek jest
u svojoj prirodnosti kao §to su to ¢inili drevni gréki filozofi i
matematicari poput Talesa i Pitagore. Umjesto toga, bitak se
kao promijenjena struktura physisa teorijski racuna tako Sto
se praktiéno preoblikuje njegovo stanje ili supstancija ana-
litickim planiranjem u moguénost djelovanja subjekta kao
performativne izvedbe u produkciji novoga. Praxis je, dakle,
sustav kibernetickih ,,postulata” poput povratne sprege-petlje
(feedback-loop) kojom se ono Sto je ireverzibilno rekurzivno
ponavlja na tehnickoj razini realizacije racunajuéega mislje-
nja. Kibernetika doseze svoj vrhunac u upravljaju svijetom
kao tehno-poietickim ,ljudskim vrtom i neljudskom okoli-
nom” koju kontrolira s pomocu sustava informacija koje ulaz
u sustav kontingentnoga dogadaja. Najbolji primjer klasi¢ne
ontologije imao je Hegel tako $to je uzimao nastanak i uzgoj
ruze, dok je najbolji primjer kiberneti¢ke antropologije klo-
niranje maticne stanice ljudskoga embrija s pomocdu tehni-
ke prednatalne selekcije. Kibernetika, dakle, u konstrukciji
snove prirode” kao ,umjetnoga zivota” iz logike djelovanja
umjetne inteligencije zauvijek rusi u krhotine sve pojmove i
kategorije metafizike i na njezino mjesto postavlja vladavinu
autopoieticke mreze tehnosfere. Pogledamo li kako funkcio-
niraju autonomni tehnicéki objekti umjetnoga svijeta koji nas
vise ne okruzuje, veé postaje imanentna ,bit” tog-i-takvog svi-
jeta, vidjet ¢emo na sucelju naseg racunala u automobilu ili
u dronu vizualizaciju dogadaja. Racunanje je kvantifikacija
stanja u realnosti, algoritamsko odredenje neke stvarne situa-
cije, primjerice u prometu. Analiticko planiranje je simulacija
riziénih dogadaja iz okoline koji mijenjaju stanje, primjerice
kad senzori upozoravaju da je autoput sklizav i da ée pasti
uskoro snijeg na tom-i-tom dijelu ceste s vjerojatnoséu od 67
posto, dok konstrukcija oznacava dizajniranje stvarnosti kao
vizualnoga dogadaja u modelu virtualne stvarnosti, kad nas
navigacijski uredaj u dronu upozorava da je pista za slijeta-

Dispozitiv —2025.1

nje autonomnoga objekta posuta zlatom i pepelom. Misljenje
kao racunanje jest konstrukcija novoga cega nema u prirodi stvari,
vec je stvar misljenja dizajniranje nove prirode koja povezuje ono
umjetno i ono Zivo na kiberneticki nacin (Pai¢ 2018, Paié 2022a i
2022b, Paié 2023a i 2023b).

Sto je ono Unheimlich u ovome misljenju tehnosfere
drugo negoli realizacija metafizike u stvari koja misli drukci-
je od nas, a programirana je da sama uci i sama stvara ono
$to mi nismo u stanju izvesti tako brzo i tako uéinkovito. Ci-
tav problem tehnickoga svijeta u kojem egzistiramo kao lju-
di, dispozitivi i aparati neljudskoga jest u beskonacnoj brzini
akceleracije sustava i okoline i primjerenoj mnemotehnolo-
giji za dogadaj singularnosti. Pojednostavljeno, ljudska mje-
ra ugodenosti u ovaj novi svijet ne moze bioloski susti¢i ovo
mahnito ubrzanje Zivota i stoga je nuzno neprestano pobolj-
Savati tjelesne performanse razli¢itim tehnikama uploadinga
i krionike. Usto, nuzna je posljedica ovog procesa Zivljenja u
latentnoj besmrtnosti ,,zaborav bitka”, sto bi rekao Heidegger,
ili nastanak Alzheimer-sindroma, jer tzv. bioloski mozak se
trosi i ne moZe pamtiti viSe ono Sto je mogao besprijekorno
prije posvemasnjeg tehno-gramatiziranja Zivota. Dakle, te-
Znja za besmrtnoscu pretpostavlja apriornu promjenu ljudske
DNA-strukture, genetsko inZenjerstvo i transhumanisticke
tehnike poboljsanja Zivota koji dolazi iz podruéja neuroko-
gnitivne hiperlasti¢nosti misljenja. Da bismo se ,spasili” od
neminovne propasti zemlje i galaksije koju nastanjujemo,
kako to kaze fizicar Frank Tipler, moramo se razmjestiti u sve-
mirsko prostranstvo kao posthumana bica i u formi superin-
teligencije duhovnih strojeva ,kolonizirati” druge nastanjive
planete. Jasno je da to ne mogu biti ,ljudi” kao mi, bioloski
usmrtivi i fiziolo$ki ranjivi, ve¢ samo oni koji u tehnosferi ne-
prestano transformiraju granice Al i tako sam svemir ,,produ-
hovljuju” s posve druk¢ijim telosom misljenja i od metafizike,
i od kibernetike, i od transhumanizma (Paié, 2023a). Sto iz
svega proizlazi negoli da je misljenje tehnosfere ono koje u trijadi
racunanja-planiranja-konstrukcije uvodi u igru i ono Cetvrto, a
to moze biti samo misljenje kao racionalna intuicija koja kontin-
gentan dogadaj iz nadolazece buducnosti misli drukcije iz njegove
otvorenosti od filozofije kao metafizike. To znaci imati ,viziju”, a
ne propovijedati prorocki ono sto ce neminovno propasti u vreme-
nu. To ujedno znadi misliti buduénost ne kao tzv. futurizam
koji je, uostalom, bio proto-avangardni umjetnicki pokret, a
ne nikakva SF-umotvorina, ve¢ kao kriticki probabilizam i po-
stdigitalni konstruktivizam.

Sve se zbiva u naSem mozgu, Citav taj savrSeni i ne-
savrSeni svijet koji je utoliko uzviSeniji ukoliko je miSljenje
koje mu podaruje smisao na visini nove zadaée misljenja. Ako
se pitamo ima li tehnosfera svojeg mislioca kao filozofa, koji
na tragovima Heideggera i Deleuzea, nastavlja ovu cudesnu
avanturu duhovnoga bitka uopde, odgovor je pozitivan. Ne,
to nisam ,,Ja", to je netko Drugi, kako je to jos 1871. godine u

11



Pismima Vidovitoga zapisao Arthur Rimbaud, jer ,Ja” koje bi
moglo ovo misliti mora biti ve¢ dovoljno ,ludo” da jos uvijek
misli ono §$to se viSe ne moze misliti ,filozofijski”. Zato ovo
»Ja” misli onkraj sustava tehnosfere, jer njezina ,bit” ne samo
da nije nista tehnicko, ve¢ nije nista $to pripada metafizi¢ko-
me ustrojstvu sveze téchne i poiesisa. MiSljenje nije stvar niti
se stvar miSljenja iskazuje u onome stvarnome kao racuna-
nju-planiranju-konstrukciji. Sto uopde znaci onda misliti tehnos-
feru ako je ona ve¢ sama drugo i drukcije misljenje?

Glavni problem suvremenoga odnosa tehnologije
i znanosti jest njihova strukturna veza ili odnos koja se vise
ne moze razumjeti s pomocu tradicionalne epistemologije.
Naime, ona je kantovski ludila izmedu apriorne i aposterior-
ne spoznaje, one koja neéemu prethodi logicko-vremenski i
one koja je rezultat empirijske izvedbe u prostoru i vremenu.
Nakon pragmatickoga obrata u analitickoj filozofiji s Willia-
mom Jamesom i Johnom Deweyom postalo je bjelodano da
se posljednji relikti Kantova transcendentalizma s razlikova-
njem noumenalnoga i fenomenalnoga ruse u krhotine. Logi-
ka znanstvenoga istrazivanja nije Bozji nacrt uma u labora-
torijskome eksperimentu koji se treba aposteriorno dokazati
nizom induktivnih metoda, veé¢ proces nastanka novoga iz
logike ¢istih kontingencija. Prevedimo to u jezik opée samo-
razumljivosti. Prije eksperimentalne faze istrazivanja posto-
ji ono Sto Deleuze naziva ,plan imanencije”, a to su hipoteze
istraZivanja, projektni izazov misljenja koje racionalno i intui-
tivno trazi moguénost otkri¢a novoga tako sto ,mijesa karte za
pasijans”, odnosno ispituje niz slucajeva vjerojatnosti nastan-
ka onoga Sto pretpostavlja ne postojanje novoga, ve¢ njegovo
postajanje (Deleuze i Guattari, 2017). Ova razlika je temeljna
ontologijska razlika izmedu stare, staticke metafizike, koja
je pocivala na ideji objekta koji se ne krece i koji postoji kao
stvar-o-sebi (Ding-an-sich) izvan ljudske spoznaje, te nove di-
namicke ili procesne kozmologije kao ontologije a la Alfred
N. Whitehead i posljedi¢no Gilles Deleuze. Postojanje objekta
spoznaje oznacava da je misljenje znanstvenika svagda mime-
sisireprezentacija postojanostii vjecnosti bitka u formi prirode
koja se prikriva. Tome usuprot, postajanje, (devenir), oznacava
proces nastanka koji u suvremenoj teoriji emergencije upucu-
je na stvaralac¢ku konstrukceiju tima znanstvenika koji ne traze
vec uvijek postojeéi objekt u prostoru i vremenu, nego ga pro-
nalaze kao dinamiéni i kvantni objekt X u prostoru-vremenu
kao nastajudi novi objekt istrazivanja.

Najbolji primjer ovog ,kvantnoga obrata” u suvreme-
noj tehnoznanosti (technoscience) je onaj famozni onkomis.
Donna Haraway je opisala nacin koji nadilazi klasiéno razli-
kovanje ,prirode” i ,kulture” ili organskoga i strojnog u me-
hani¢kome razumijevanju ,zivota” uopce. Iako se ¢ak i unu-
tar filozofije znanosti razlikuju klasi¢ne znanstvene metode
i eksperimenti od onih koji pripadaju tehnoznanstvenim la-
boratorijskim postupcima mjerenja i vizualizacije, jo$ uvijek

12

nije ova razlika dostatno teorijski obrazlozena. Ona je opisala
ponasanje tzv. onkomisa ili miSa nastaloga laboratorijskim pu-
tem genetske tehnike koje su dizajnirali Philip Leder i Timothy
A. Stewart sa Sveucilista Harvard. Takav ,,mi$” nosi specifi¢ni
gen koji se zove aktivirani onkogen. Formalno ,,ontologijski”
reCeno, to nije ni prirodni niti umjetni stvor, ve¢ hibridni re-
zultat koriStenja novih tehnoznanstvenih metoda u nastanku
bi¢a s promijenjenim identitetom. Mogli bismo taj slu¢aj on-
komiSa obrazloziti i sa stajalista transklasi¢ne logike koju pri-
mjenjujemo u suvremenoj kibernetici s pomocu skolastickoga
pojma tertium datur. Ono ,treée”, dakle, postoji u rezultatu teh-
nogeneze kao hibridizacije supstancija. Zbog toga nije nimalo
zacudno §to jo$ uvijek mnogi filozofi znanosti ne mogu dohva-
titi svojim zastarjelim pojmovljem ovu posve novu ontologij-
sko-epistemologijsku situaciju. Kad se suo¢imo s onkomisem
kao paradigmom istrazivanja novoga objekta X, koji nastaje
tehnoznanstvenom konstrukcijom i spajanjem gena-informa-
cije-koda, a ne ¢inom otkri¢a onog Sto je ve¢ uvijek postojece
djelo Boga ili prirode, vidimo da je bit ovog obrata u istrazi-
vanju (research) kao postajanju novoga (becoming-emergence) s
pomocu tehnika sinteticke bio-kibernetike kojima ono Zivo i
ono umjetno stvaraju ono hibridno (Paié, 2023a, str. 73-93).
Ako postavimo pitanje o svrsi tog onkomisa ili u ten-
denciji nastanka mnostva hibridnih bica u procesu tehnoge-
neze novih svjetova, onda ovo pitanje kao i u Aristotelovoj
Nikomahovoj etici zahtijeva odgovor na zasto i cemu u smislu
dobrobiti ¢ovjeka u zajednici. Uostalom, to je i pitanje o smislu
nastanka umjetne inteligencije bez koje nema tehnoznanosti,
jer viSe nije rijeC o tehnici koja ima za uzor ljudsko tijelo, nego
ljudski mozak kao model za tehnosferu. Dakle, zasto i cemu
ono Sto nije o-sebi opstojeée kao Zivo sa svojom prirodnom
svrhom i smislom postojanja, ve¢ ono za-sebe postajuée koje
mijenja bit Zivoga i podaruje mu drukciji izgled (eidos) i izved-
bene moguénosti? Ako je to zbog toga Sto se time poboljsava i
produljuje moguénost Zivota samoga covjeka jer onkomis je u
sluzbi hibridizacije ljudskih bioloskih osobina tehnickom pro-
mjenom njegove tjelesne supstancije, onda je taj odgovor for-
malno ,smislen” sa stajaliSta antropotehnike, da se posluzimo
Sloterdijkovim izrazom (Sloterdijk, 2009). No, sa stajalista geo-
filozofije, da se posluzimo izrazom Deleuzea i Guattarija, taj je
¢in tehnogenetske konstrukcije samo nuzan proces stvaranja
moguénosti da postajanje-Covijekom kao i postajanje-zivoti-
njom kao i postajanje-strojem nadide granice bioloske evolu-
cije kao prirodne granice postajanju svijeta kao takvog (Pai¢,
2022¢, str. 256-260). U prvome slucaju, na tragu Aristotela i
zapadnjacke metafizike etika znanstvenoga poziva u suvreme-
no doba jos uvijek polazi od fikcije svrhovitosti tzv. subjekta
kao oznake covjeka i od njega sve drugo prosuduje. Dobrobit
covjeka dopusta i njegovo prevladavanje ako je to nuzno za nje-
govo prezivljavanje u drukcijoj formi egzistencije kao sto je to
post-i-transhumanizam. U drugom slucaju, na tragu Deleuzea

Zarko Paié — Sinesteticko doba i njegove transgresije: tehnosfera kao umjetnost?



i teorija emergencije nije polaziste bio-tehno-etike covjek kao
izvorisni subjekt volje i odlucivanja o svijetu uopée kojemu
znanosti navodno sluZe za njegove svrhe, vec¢ je polaziste on-
kraj bilo kakve apriorne teleologije Boga-prirode-Covjeka.

Sve se dogada kao proces samoopravdanja i samovo-
denja zivota u bio-kozmo-tehnoloskoj evoluciji koja covjeka
uzima niceanski za most izmedu Zivotinje i nad¢ovjeka. Bi-
ti-protiv ovog postajanja-drugim i druk¢ijim s individualne
tocke gledista legitimno je i mogude samo u granicama vla-
stite odluke da se Zivi bez pristajanja na korist i Stetu ovog
bezuvjetnoga napretka tehnosfere. No, to je zastarjeli eticki
fundamentalizam, jer i onkomis$ i ChatGPT su u tendenciji
onoliko korisni i Stetni koliko i satelitska navigacija u puto-
vanju brodom ili zrakoplovom, a pomazu u brzom traZenju
informacija za preciznu mogucnost operacije covjeka u sta-
nju teske bolesti, kao sto ¢e uskoro ljudi u stanju mozdano-
ga udara s pomocu Al modéi komunicirati s drugim ljudima.
Problem je, naravno, u tome $to zahvaljujuéi tehnogenezi kao
hibridizaciji mozZemo ocekivati i moguénosti da hibridna biéa
tehnosfere postanu nalik Zivotinjama i ljudima kakve znamo,
osorne, gnjevne, agresivne, ravnodusne i bez empatije spram
Drugih. Strah od buduénosti u kojoj nema vise ¢ovjeka kao
mjere svih stvari, ve¢ bezmjerje i emergentni kaos postaju no-
vom mjerom, nije razlozit iz jednostavnoga razloga sto je veé
i pjesnik Holderlin kazivao da na zemlji nema mjere, a Sofo-
Kklo je ¢ovjeka shvatio kao demonsko bi¢e cudovisnoga statusa
medu bi¢ima na zemlji. Hoéemo li, dakle, zabraniti proizvod-
nju labor atorijskih onkom ime ljudskoga dostojanstva kojeg
nitko ne zna definirati a da ne zapadne u teske vode religiozne
patetike i i bioetiku laznoga milosrda?

Zaboravimo na te iluzije. Ono Sto proizlazi iz biti teh-
nosfere jest put misljenja koji nadilazi postaje bioloske apo-
kalipse. Vazno je samo ocuvati slobodu kao mi$ljenje koje
tehnoznanosti ne slavi kao novog Apolona ili Atenu, ve¢ kao
pragmaticki alat za mogucu-zbiljsku-nuznu hibridizaciju Zivo-
ta koji se tehnologizira ne zato Sto to mi Zelimo, kao §to je to
pjevao Fernando Pessoa u futuristickoj fazi svojeg pjesnistva,
ved zato Sto je strojno uéenje humanoidnih ,,onkomiseva” ono
koje sinteti¢ki omogucéuje ¢ovjeku da jos odrzi svoju egzisten-
ciju na visini zadade misljenja u doba posvemasnje entropije
i kaosa. Ovo nije nikakav eti¢ko-estetski imperativ Covjeka u
posthumanome stanju, veé postajanje-Covjekom kao eksperi-
mentom slobode u totalnome svijetu tehnosfere.

STELARC kao putokaz spram tehnoloske singularnosti

Cjelokupni eksperimentalni rad australskoga izved-
benog umjetnika Stelarca od 1980ih godina do danas moze
se odrediti kao putokaz spram tehnoloske singularnosti (Paié,
2022b, str. 191-219). Njemacki filozof i promotor transhuma-
nizma Stefan L. Sorgner u njegovoj knjizi o posthumanoj um-

Dispozitiv —2025.1

jetnosti postavlja ovaj problem u kontekst afirmativne nove
estetike pokazujuéi da uz Stelarcova istrazivanja odnosa tijela,
tehnologije i drusStva posebno valja imati na umu kako ova
»nova” umjetnost vise nije nikakva dekonstrukcija tijela, veé
istrazivanje novih mogucénosti aplikacije neljudskoga na ljud-
sko (Sorgner, 2022).

Sinestetika pretpostavlja posve transformiran odnos
izmedu tijela i tehnosfere s obzirom na pitanje o zajednickoj
osjetilnosti koja se stvara konekcijom s internetom u realno-
me vremenu. Sto se ti¢e Cistode same ideje tehnosfere kao
sinestetike, i Stelarc i Ken Rinaldo su paradigmatski umjet-
nici za promiSljanje odnosa novih tehnologija, robotike i
ljudskoga misljenja-djelovanja-osjeéanja u prostoru-vremenu
rastjelovljenja i tehnoloSke singularizacije. Sinesteticki djelo-
vati znaci biti-konektiran na mrezu i komunicirati s misle¢im
strojevima Cija je logika istoznaéna znamenitome radu Rinal-
da iz 2000. godine nazvanome Autopoiesis u kojem se ispituje
nova mogucnost prosirenja osjetilnosti unutar komunikacije
povezanih robota (Paié, 2022b, str. 205-209). Rad je ogranicen
performansama ondasnje robotike, koja je bitno napredovala
danas s pojavom autonomnih objekata i ChatGPT-a. Kad se
sinestetiCki misli, onda se pritom pokazuje da tradicionalno
shvacanje estetike kao filozofijske discipline koja se bavi lije-
pim i uzviSenim u prirodi, ljudskome svijetu i umjetnosti vise
nije mjerodavno. Stovide, estetski bitak veé je rastemeljio kao
takav i kiberneticki ,esteti¢ar” Max Bense u svojoj Estetici.

»Svaka transcendentalna teorija svijesti (u smislu
G. Giinthera) pripada opcenitijoj metafizickoj te-
oriji unutar koje korelativna znakovna tematika
i korelativna mehanika komunikacije (u smislu
communication-theory Shannona i Wienera) ¢ine
korektive. Iz tog sistema prethodnih opéenitijih
teorija moZe se izvesti estetika u smislu teorije
estetiCkoga bitka. Jer svijest ne samo transformira
znakove koje prima, nego ih i proizvodi. Znakovi
su pravi produkti svijesti, oéitovanja, informacije
kojih se ona sama objavljuje. Ta slobodna, izvorna
ocitovanja objektiviramo u estetickome bitku. Tek
u estetickoj produkciji svijest postaje uistinu i re-
siduum mogudih svjetova u kojima postoje priroda
i predmeti, i residuum mogucih svjetova u kojima
postoje priroda i predmeti, i residuum moguceg
gubitka svijeta, kojemu priroda i predmeti vise
nisu potrebni.“ (Bense, 1978, str. 106)

Ulazak Cetvrtoga podruéja na koje se pojam esteti-
ke referira moze biti samo ono neljudsko ili ono Sto pripada
tehnosferi kao sinesteti¢koj osjetilnosti umjetne inteligencije.
Zato viSe ne mozemo uopce odrzati niti pojam tijela niti po-
jam tehnologije kakvo smo navikli misliti dualisticki, kartezi-

13



janski ili pseudo-marksisticki, svejedno, Tijelo nije bioloska
zadanost podrijetla i nuZnosti ukorijenjenosti u prirodu kao
natura naturans i natura naturata, ve¢ prozimanje s novom
tehnoloskom singularnoséu koja nadilazi granice moderne
tehnologije kao realizacije zakona kauzaliteta i nacela teleolo-
gije. Ne mozemo vise misliti ono $to ,jest” polazeéi od pojma
bitka i bi¢a u njihovu ontologijskome smislu i eticko-politic-
ko-estetskome, jer je tehnosfera ono Sto konstruira posthu-
mano stanje onkraj prirode, ljudskoga svijeta i umjetnosti u
metafizickome smislu. Ovo Sto ¢ine i Stelarc i Rinaldo samo se
formalno moze jos zvati ,umjetnos$¢u” jer ne zbiva se osjetilno
sijanje ideje kako bi to rekao Hegel u svojim Predavanjima iz
estetike. Razlog lezi u tome Sto tehnosfera u tendenciji sama
moze biti ne samo umjetnicko djelo ili dogadaj, ve¢ autopoi-
eticki moZze stvarati nove umjetne svjetove i misliti ih kao si-
nesteticke konstrukcije. Eto, ¢ini se da postaje razvidno da sa
sinestetikom samo produzavamo zivot klini¢koj smrti jedne
discipline nastale u novovjekovnoj filozofiji, koju ¢ak ni Kant
nije mogao utemeljiti u svojoj tzv. treéoj kritici iz jednostavno-
ga razloga Sto je pojam lijepoga i uzviS§enoga ono nepojmovno
koje se pokazuje i ukazuje, prikazuje i predstavlja kroz nemo-
gucnost dohvadanja logickim sredstvima zato $to pripada u
podrucje onog neizrecivoga. Sinesteti¢ko je podrucje otuda
pitanje nastanka novoga iz duha tehno-poieticke konstruk-
cije. O njemu se jos moze reci samo to da je poput sinergije
rije¢ o kraju svekolike prakti¢ne djelatnosti ¢ovjeka u procesu
oblikovanja svijeta. Umjesto toga, tehnosfera sinesteticki ne
ulazi u svijet u bilo kojem njegovu modusu postojanja, vec se
umrezava u mreZze nalik Kafkinu rizomatskom stroju pisanja
kao iz nedovrSenoga romana Amerika u kojem iza svakih ho-
telskih vrata ne lezi niSta onostrano, nikakav sublimni objekt
Zivotnoga svijeta, ve¢ samo i jedino druga i nova vrata. I tako
u beskonaénost (Deleuze i Guattari, 2020).

Ponajprije, pojam sinestetike bez osjetilnosti jest pod
upitnikom. To znaéi da nova estetska konfiguracija tehnos-
fere kao racunanja, planiranja i konstrukcije duboko ulazi u
tzv. zonu izvorno ljudskoga nacdina pristupa umjetnosti kroz
povijest, a rije¢ je, dakako, o tijelu kao matrici osjecaja bez
kojih ono ljudsko ne moze postojati. Estetika je kao filozofska
disciplina nastala u 18. stolje¢u. Njezini su glavni pojmovi lje-
pota i uzviSenost, a nastanak je povezan s usponom raciona-
lizma i znanstveno-tehnickoga utemeljenja prirode koja gubi
mitsko-religijske znacajke bozanstva i epifanije, te postaje
predmet filozofijske refleksije i spekulacije. No, kako je to prvi
jasno postavio Kant a na njegovu tragu i mnogo radikalnije
izveo Hegel, priroda se u tom nacinu misljenja pojavljuje isto-
dobno kao filozofska i kao znanstveno-tehnicka konstrukcija.

Filozofska je konstrukcija bit refleksije s kojom sve sto uop-
¢e mogemo misliti postaje predmetom refleksije. Hegelov apsolut je
sinteza u dijalektickome smislu supstancije i subjekta, bitka i mi-
Sljenja kao konstrukcije. Ovaj veznik je apofanticki i eksplikativan.

14

Dakle, priroda je u smislu natura naturans konstrukcija cistoga
uma, ali ujedno i ljudsko misljenje koje nije vise puko promatranje
onog Sto se zbiva u prirodi, vec pocetak, u onto-logickome smislu
svake buduce emergentne tehnologije koja mijenja bit prirode i bit
Covjeka. Time estetsko iskustvo viSe ne moze biti privid ljepo-
te i uzviSenosti bilo s pomodu Kantove ideje o moralnome
postuliranju Boga bez kojeg nema racionalnoga utemeljenja
apriorne spoznaje bitka bica, pa tako ni samosvrhovitosti pri-
rode kao izvora svekolike umjetnicke imaginacije i stvaralas-
tva, bilo s pomocéu Hegelove ideje o apsolutnome duhu koji
nije, kako to pogresno misle i teolozi i filozofi, teodiceja u dis-
kursu moderne filozofije, nego je sam pojam Boga teologijski
supsumiran pod filozofijski plast Apsoluta.

Dakle, s Hegelom je estetika dovrSena jer vise nema
razloga za odvojenost prirode i duha, a umjetnost postaje u
nacelu ono Sto je proslo prema najvis$im zahtjevima sadasnjo-
sti koja je posve pod vladavinom znanstveno uspostavljenoga
kraja povijesti. Sto onda jo§ moZe znaditi osjetilnost i osjeéaj
ako je ono Sto Stelarc problematizira u svojim radovima trija-
da mesa-metala-koda, odnosno shvacanja tijela kao tehnolos-
ke konstrukcije?

Cini mi se da je klju¢ za odnos izmedu posthumano-
ga tijela i ljudske-suviSe-ljudske onto-patologije s patnjom
i Citavim repertoarom ekstaticke osjetilnosti histerije kao u
slici Francisa Bacona Study after Veldzquez”s Portrait of Pope
Innocent X iz 1953. godine u pojmu autopoieti¢ke interakcije
samoga misljenja kao vizije i programa. Tko tu ,sto” i ,kako”
jos$ misli - Cista volja Covjeka koja iz bezdana Zivotnih procesa
sebe neprestano osjeca kao tijelo i svijet ili autonomni mo-
zak-kao-objekt algoritamske konstrukcije koji sintetizira novu
stvarnost ne-tjelesne singularnosti stroja? Vidimo da je i za
Kena Rinalda stvar postala Cista instalacija onog neljudskoga
u autopoieti¢kome odnosu izmedu strojeva misljenja. Covjek
nije vise subjekt posthumanoga tijela, vec kako to Stelarc suvereno
pokazuje, interaktor u procesu medusobnoga prozimanja mesa i
metala s pomocu digitalnoga koda.

No, umjesto Hegelova stroja Aufhebunga i njegove
mo¢éne povijesne refleksije, a to je bit estetskoga uvida u sam
zZivotni proces duha kojim nastaje umjetnic¢ko djelo poput veé
spomenute Baconove slike, sada je rije¢ o programiranju mi-
saonih operacija (Deleuze, 2005). Refleksija je imala za svoj
nacin misljenja pojam vizije s kojim je umjetnik-kao-filozof
sjedinjavao intuiciju i racionalnost poput Leonarda da Vincija
ili Diega Velazqueza. Autopoeticka interakcija umjetne inteli-
gencije koja upravlja posthumanim tijelom covjeku, dodusSe,
ostavlja i nadalje tzv. volju i um intaktnim u podrucju sveko-
likih osjetilnih afekcija, ali ne i viSe od toga. Jer proizvodnja
konceptualnih alata za razumijevanje slozenih odnosa kao sto
su to 3D implantacije novih organa u tijelo ne moze biti pre-
pustena hirovitosti ljudske volje i uma, koji je uistinu dokaz
da je Schopenhauerova postavka o iracionalnosti i brutalnosti

Zarko Paié — Sinesteticko doba i njegove transgresije: tehnosfera kao umjetnost?



nasilja u prirodi i covjeku prikladnija za bit stvarnosti u suvre-
menosti od Kantova univerzalnoga moraliteta.

Naime, kretanje u odredenom smjeru ,treée ruke”
kao iz poznatog rada Stelarca mora biti rezultat volje kao inte-
rakcije bitka i miSljenja u ontologijskome smislu rijeci. Kon-
strukcija predstavlja ¢in misljenja i u njegovu je odredenju
nuznost volje za stvaranjem novoga. Utoliko je u pravu bio
Heidegger kad je proglasio Schellingov spis Uber das Wesen der
menschlichen Freiheit iz 1809. godine najznacajnijim djelom
njemackoga klasiénog idealizma. Razlog je jasan. Sloboda je
bezuvjetan uzrok same sebe kao volje jer nije ni bitak niti bice.
To znaci da je pitanje posthumanoga tijela jedino smisleno ako se
moze odrediti tko ga pokrece, ako suspendiramo i neutraliziramo
ideju Boga u metafizickome smislu od Aristotela do skolastike, i
Sto je njegova ,,bit” ako to nije vise ljudska priroda u smislu esen-
cijalistickoga ili antiesencijalistickog razumijevanja stanja stvari.
Nadalje, je li posthumano tijelo spontanost i iracionalnost kreta-
nja u smislu Schopenhauerove i Freudove volje odnosno nagona za
opstankom u smislu erosa, ili je posrijedi racionalnost kretanja u
smislu kontrole nagonske strukture tjelesnosti kako to tvrdi Kant,
ili nesto posve drukcije i razlicito kao tertium datur?

Vizija kao program oznacava najdublju moguénost
postojanja posthumanoga tijela u sinestetickome smislu.
Stelarcov je rad, koliko god to zvucalo mozda hiperkriticki s
moje tocCke glediSta, vezan uz kiborgizaciju covjeka i istrazi-
vanje mogucénosti podnosenja boli u novoj situaciji transgre-
sije tijela nakon $to je prikljuceno na aparate ili nakon §to je
dovedeno u stanje mehanic¢koga razapinjanja, ali ne na krizu
poput Krista. Stoga njegovo ,,novo tijelo” jo$ nije dospjelo do
ove autopoieticke faze izmjestanja kad inteligentni stroj u in-
terakciji s Covjekom pokazuje moguénosti ne samo racional-
noga misljenja, ve¢ i umjetne intuicije. Otuda je sinesteticko
iskustvo ljudske egzistencije ono koje ¢e u daljnjem razvitku
tehnosfere biti dovedeno pred zid apsolutiziranja ¢iste tehno-
loske volje koja moze biti uvjetno receno ,dobra” ili ,zla”, ili
nic¢eanski receno onkraj dobra i zla.

Posthumano tijelo je stoga tek postaja na putu ove apso-
lutne singularnosti koja ce ili postati metamorfoza umjetnosti kao
samorefleksije animalno-ljudsko-strojnoga postajanja Drugim i ra-
zlicitim kao u Deleuzovoj ontologiji procesualnosti ili Ce biti stalni
napredak onog istog u znaku bezuvjetne volje za moc kao cistoga
zla u formi singularnosti apsolutnoga znanja. Moja je ,,prognoza”
buducnosti ne u znaku ovog tehnoloskoga maniheizma, vec u si-
multanoj postojanosti u promjeni onog sto je i logika homo kyber-
netesa, a to je i-i, i jedno i drugo.

0 tehno-patologiji umjetnoga Zivota
Je li klju¢ za odnos izmedu posthumanoga tijela i ljud-

ske-suviSe-ljudske onto-patologije s patnjom i ¢itavim reper-
toarom ekstaticke osjetilnosti histerije kao u slici Francisa Ba-

Dispozitiv —2025.1

cona Study after Veldzquez”s Portrait of Pope Inocent X iz 1953.
godine u pojmu autopoieti¢ke interakcije misljenja kao vizije
i programa? Kad ¢itamo razlicite filozofijske i teologijske ana-
lize o ljudskome tijelu poput spisa Jeana-Luc Nancyja Noli me
tangere suocavamo se s pitanjem o fenomenologiji dodira i
tjelesne patnje i blaZzenstva (Nancy, 2017). Ako ,brutalno” sve-
demo ovu novu metafiziku tijela i njezine suptilne osjetilno-
sti na zajednicki nazivnik kibernetike, vidjet éemo da sve ono
Sto je zivo osjeca u vibraciji uzitka i patnje. Uostalom, isku-
stvo boli je nuzno za estetsku katarzu kao duhovno-dusevno
prociscenje tijela od nasrta zlih demona. Grcka tragedija je
rodena u iskustvu praboli i patnje kako je to bjelodano poka-
zao Nietzsche u ranome spisu Rodenje tragedije iz duha glazbe
iz 1872. godine (Nietzsche, 1997). Njezini su temeljni pojmo-
vi oni koji proizlaze iz podrucja psyché kao Sto su to strah i
suosjecanje, kako to tvrdi Aristotel u Poetici (Aristotel, 2005).
No, suosjeéanje nadilazi estetsku razinu afekcije Zivoga stvo-
ra kao §to je Covjek i prelazi u kljuénu eticku kategoriju i to
ne grckoga svijeta, veé suvremenoga svijeta posvemasnje
apatije i nedostatka empatije spram Drugoga. Nikakav, ¢ak
ni glazbeni mesijanizam u Wagnerovim operama poput Par-
sifala ne bi bio mogu¢ bez primarnoga iskustva boli i patnje
(Pai¢, 2025). No, oba su osjecaja samo odnos intenziteta fizic-
ke i psihicke ranjivosti ¢ovjeka i ne mogu biti apsolutizirani
kao uvjet moguénosti estetike i etike ranjivosti bez onog sto
ovo stanje tragedije uopée omogucuje, a to je bezrazloznost
fakti¢nosti bitka kao bezdana izmedu prirode i duha, volje
i slobode. Utoliko se ¢éini samorazumljivim zasto u mojoj
analizi tehnosfere s obzirom na iskustvo Ciste tjelesnosti tzv.
posthumanoga stanja pitanje boli i patnje zahtijeva drukcije
»utemeljenje” sinestetickoga dogadaja kojim se odnos ¢ovjeka
imisledega stroja dovodi do nove katarze izvan metafizickoga
dosega grcke tragedije te krS¢anske ekstaze i agonije tijela.
Sto je to sinesteticki dogadaj? To je ono §to proizvodi
osjecaje koji su rezultat biokiberneticke osjetilnosti i o tome
bi nam mogli vise govoriti jedan teorijski fizi¢ar i kozmolog
poput Stephena Hawkinga i jedan filozof poput Jean-Luca
Nancyja. Hawking je Zivio i mislio samo zahvaljujudi razvije-
noj tehno-medicini koja mu je omogudavala da se krece pri-
kovan uz pokretnu stolicu i da govori s pomoc¢u modulacije
zvuka. O svojem vlastitome sinestetickom iskustvu uzitka,
bolii patnje tijela poznati znanstvenik nije reflektirao i od nje-
ga se to nije niti ocekivalo. Ali, Nancy jest u sjajnome ogledu
L”Intrus (Uljez), (Nancy, 2000). U njemu se bavi misljenjem o
vlastitome iskustvu Zivljenja s transplantiranim srcem, onim
Drugim u sebi. Sinesteti¢ki dogadaj oznacava ulazak drugog
Zivoga biéa kao organa u ljudsko tijelo, npr. svinje ili Covjeka
koji umiruéi podaruje svoje srce kao anonimni davatelj or-
gana u svrhu budude transplantacije. Ipak, posthumano tije-
lo jest viSa razina djelovanja zato Sto se radi o tehnickome
objektu koji poput umjetnoga mozga bioloSkome tijelu daje

15



vece izvedbene modi zivljenja u slozenoj biokibernetickoj si-
tuaciji. Umjesto svinje ili drugoga Covjeka tehno-patologija
¢e ocito biti ,napredak” u medicini iz jednostavnoga razloga
Sto se metafizika boli i patnje, tzv. ljudska tragedija povije-
sti, nadomjesta s pragmatikom transhumanoga uploadinga
(Pai¢, 2023b). Umjesto bioeticko-estetskoga ,uljeza” potreb-
no je govoriti o ,ugradnji” implantata koji funkcioniraju ope-
rativno i mijenjaju se kad im istekne rok trajanja s novim, jos
boljim i svrsishodnijim. Znamo, naravno, da tijelo covjeka i
zZivotinje nije bezdus$ni aparat i automat. Tehnosfera kao sine-
steticki dogadaj kraj je svake onto-patologije i zato je logika
mesa-metala-koda, Sto bi rekao Stelarc, s onu stranu trage-
dije povijesti i njezinih veli¢ajnih herojskih Zrtava (STELARC,
http://stelarc.org/audiogram.php).

Kritika mimesisa

Kritika platonskoga shvacanja umjetnosti, kao kriti-
ka mimesisa, predstavlja jedan od tzv. sinestetickih vrhuna-
ca Deleuzova miSljenja. Iako je taj pojam kao zastitni znak
metafizike kojim se umjetnost misli kao oponasanje bitka u
njegovoj bitosti te u slijedu vremena povezuje antiku, sred-
njovjekovlje i formalno receno novovjekovlje do kraja mo-
dernizma sa Cézanneom, ¢ini se da ga je nemoguce razdvojiti
od koncepta reprezentacije. Oponasateljska funkcija umjet-
nosti uvijek nesto mora predstavljati. Boginja Afrodita nasli-
kana na nekom keramic¢kome vréu nije puki lik Zene iz grcke
mitologije, veé predstavlja ili oznacava simbolicki ono §to
emanira pojam ljepote u ¢inu blistave pojavnosti. Otuda je za
oponasanje bitka nuzno i njegovo znacenje. Ono, pak, mora
biti razumljivo promatrac¢ima neposredno, ¢ak i ako nista ne
znaju o mitologijskim priéama o boginji rodenoj iz morske
pjene na zalu otoka Cipra. Pogledajmo sada kako Deleuze i
Guattari u Tisucu platoa nastoje pokazati zasto mimesis nije
podesan konceptualni alat da bismo dohvatili zagonetku um-
jetnosti kao takvu.

»Nijedna umjetnost nije oponasateljska, ne moze
biti oponasateljska ni figurativna. Pretpostavimo
da slikar ,,prikaze” pticu. U stvari, to postaja-
nje-pticom moze nastati samo utoliko ukoliko je
ptica i sdma u procesu da postane nesto drugo,
Cista linija ili ¢ista boja. Stoga oponasanje razara
samo sebe, jer onaj tko oponasa nesvjesno ulazi
u postajanje koje se spreze s nesvjesnim postaja-
njem onoga Sto oponasa. Oponasamo dakle samo
ako se na$ pokusaj izjalovi, kad se na$ pokusaj
izjalovi. Slikar ili glazbenik ne oponasaju zivoti-
nju, ve¢ postaju-zivotinjom dok Zivotinja istodob-
no postaje ono Sto su oni Zeljeli, na najdubljoj
razini njihovog dosluha s Prirodom. (...) SavrSeni

16

kvadrat je onaj Mondrianov, koji se njiSe na jed-
noj tocki i proizvodi dijagonalu Sto odskrinja svoj
zasun, odnosedi sa sobom obje strane. Postajati
nikad ne znac¢i oponasati. Kad tvori pticu, Hitch-
cock ne reproducira pti¢ju kriku, ve¢ proizvodi
elektronicki zvuk kao polje intenziteta ili val
vibracija, neprekidnu varijaciju, nesto poput uza-
savajuce prijetnje koju dozivljavamo u samima
sebi.” (Deleuze i Guattari, 2013, str. 341-342)

Tko koga ustvari oponasa, ako ne zivotinja covjeka,
ali ona nije ni slikar ni glazbenik? Mimesis je ipak za bit me-
tafizicki shvacene umjetnosti ono neotklonjivo, neposredna
sveza bitka i jezika u govoru i slici, u zvuku i gradnji lika ka-
kav veé uvijek Covjek susreée u okolnome i zajednickome
svijetu. Kad Deleuze i Guattari slamaju ovu oponasateljsku
funkciju umjetnosti, oni imaju u vidu da se tradicionalno
ontologijski bitak, bi¢a i bit Covjeka razumiju polazeéi od
nacina miSljenja u filozofiji, znanosti i umjetnosti kao zrcal-
na slika zbilje koja je ,ovdje” i ,sada” odredena svagda kao
ogledalo stvarnosti. I doista, mimesis, ako ¢emo pravo, nikad
nije bio za Platona i cjelokupnu tradiciju ono pasivno i ono
puko odrazavajuce u smislu kopije stvaralastva samoga boga
kao demijurga. Sto se ,oponasa” ve¢ je drukéije od izvornika
u slicnosti s njim. Ali slicnost nije ono Isto, ve¢ samo naliko-
vina, dakle eikon, slika. No, glazba nije slika, ve¢ oponasanje
prirode kao totalnoga koncerta kaosa i svrhovitosti. Otuda
kritika koju izvode Deleuze i Guattari pogada mimesis ne
samo kao temeljni pojam metafizike umjetnosti od Grka do
modernosti, veé je ponajprije usmjerena na strukturu tradi-
cionalne ontologije kao takve. Umjetnost je za Deleuzea ono
isto Sto i za Nietzschea, dakle stimulans Zivotu kao imanenciji.
Zato je postajanje ili bivanje (devenir) kljucna rijec stvaralastva
koje ne okoncava u fiksnome djelu. Ono se nastavlja u samome
Zivotu-kao-postajanju umjetnickim dogadajem. I taj je Zivot, da-
kle, singularni dogadaj umjetnicke konstrukcije koja ne oponasa
ono S$to jest, nego stvara ono sto postaje-pticom, postaje-Zenom,
postaje-strojem.

Ako je filozofija ,konstruktivizam”, onda je isto tako
umjetnost ekstaza postajanja. Sve to kulminira u shvaéanju
da umjetnost nije ekskluzivna stvar covjeka. Antropologi-
zam pripada groblju zastarjelih konceptualnih alata, a medu
njima je mimesis, za Deleuzea i Guattarija, jedan od vodecih
koje treba neodgodivo prepustiti zaboravu. Na jednom mje-
stu Tisucu platoa ¢itamo kako ni glazba

»hije covjekova povlastica: svemir, kozmos je
sacinjen od ritornela. Pitanje glazbe jest pitanje
modi deteritorijalizacije koja prozima Prirodu,
Zivotinje, elemente i pustinje jednako kao i covje-
ka.” (Deleuze i Guattari, 2013, str. 346)

Zarko Paié — Sinesteticko doba i njegove transgresije: tehnosfera kao umjetnost?



Kad se umjetnost procisti od svih tragova ljudske sa-
mostvaralacke emfaze, Sto dobivamo? Nista drugo negoli ¢i-
stu logiku postajanja kao takvoga. Umjetnost kao stvaralacki
zZivot jest prozimanje sinestetickih kvaliteta biéa koja obliku-
ju u strojnim sklopovima strukture i konfiguracije ekstatic-
nih tijela. Ono §to je prvi otpoceo biolog Jakob von Uexkiill
sa simfonijom okolnoga svijeta (Umwelt) kao svrhovitos¢u
bez Boga, sada se uzdiZe do vitalisticke imanencije umjetno-
sti-kao-postajanja. Nije, dakle, ono neljudsko smrt umjetno-
sti, ve¢ ishodiste i otvorenost Zivota za drukcije oznacavanje
materije, energije i informacije od klasi¢nog metafiziékoga
pojma mimesisa. Priroda atonalno ,pjeva”, svemir u dishar-
moniji sfera odjekuje, a tehnosfera proizvodi autopoieticke
skulpture koje umreZene s drugim sustavima disonantno
zvuce poput tibetskih glazbala. Izmedu organskoga i tehnic-
kog ne stoji viSe niSta drugo osim metamorfoza covjeka u spi-
ritualni stroj. Zato je najznacdajnija umjetnost koja to moze
oslikotvoriti i tonalizirati tzv. sedma umjetnost, odnosno
film. Tek s filmom ulazimo u otvorenost i beskonacnost pro-
stora-vremena Zive beskonacnosti (Paié¢, 2024). Nemam nika-
kve dvojbe da je u filozofijskome smislu za Deleuzea koncept
umjetnosti-kao-postajanja proizasao iz sinteze dva naizgled
suprotstavljena misljenja, iako su u nacelu posve bliska zbog
ideje perspektivizma spoznaje svijeta. Jedan je sinonim za
moderno shvacanje znanosti polaze¢i od matematicke teo-
rije infinitezimalnosti, a drugi je sinonim za moderno shva-
¢anje umjetnosti s onu stranu metafizike vrijednosti kao
nihilizma. Leibniz i Nietzsche oblikuju ovo novo shvacanje
umjetnosti izvan granica mimesisa i reprezentacije. Sve je u
izrazima dinamickih snaga, u sklapanju nesklopivoga, u ra-
cionalnoj intuiciji umjetnika kao samostvaralackoga genija
koji ra¢una-planira-konstruira Zivot kao singularni dogadaj
postajanja Drugim i razli¢itim. I ba$ zato umjetnosti kao osli-
kavanju-ozvulenju-kazivanju svijeta viSe nema mjesta u re-
aliziranoj epohi vladavine tehnosfere jer nema vise ,subjekta”
umjetnosti kao prikazivanja-i-predstavljanja bitka, bi¢a i biti
covjeka.

Zakljucak

Nestankom covjeka kao stvaratelja umjetnickoga svije-
ta nastaje mnostvo mogucnosti sinestetickih metamorfoza zZivota
koji je vec postao umjetnim Zivotom. Kad je filozofija realizirana
u kibernetici nastaje doba tehnoznanosti, a kad je umjetnost rea-
lizirana u postajanju-strojem misljenja to isto doba postaje dobom
estetizacije Zivota.

Umjesto boga kao ,inteligentnoga dizajnera” svijeta,
nasa je sudbina da smo osudeni na beskonaéno novo dizaj-
niranje virtualne aktualizacije svjetova. Ne osudujmo stoga
oponasateljsku zadacu umjetnosti. Ona nam je u ovom mah-
nitome ubrzanju Zivota jo$ jedino preostali izgled spasa od

Dispozitiv —2025.1

dosadnoga retro-futurizma stilova koji viSe govore o prazni-
ni vremena negoli o neinventivnosti umjetnika danas. Sto,
uostalom, slusamo drugo u tzv. velikoj glazbi kompozitora poput
Mahlera, Schumanna, Sostakoviéa ako ne vjecno ponavljanje
onog drukcije istoga, vremena koje je iScezlo i ostavilo nam trago-
ve umjetnosti kao singularnoga dogadaja-bez-postajanja. Sto, uo-
stalom, gledamo drugo u tzv. suvremenoj umjetnosti koncepta-po-
stava-izvedbe ako ne filmski trag trajanja u vremenu koje iziskuje
ovjekovjecenje tijela-bez-organa u Zivoj vatri besmrtnosti bez koje
je svaka slika danas ravna banalnosti Zivota. Izlaza iz ovog no-
way-out labirinta umjetnosti kao Zivota vise nema.

Umjetnost je nasa proslost kao sto je to dobro znao
posljednji filozof metafizike Zapada - G. W. F. Hegel. Umjet-
nost je stoga Zivo postajanje-sje¢anja, rijec-slika-zvuk iz dubi-
ne svijeta kao svjetlaitame. No, u sinesteticko doba i njegovih
transgresija ,umjetnost” viSe nije usmjerena spram svojeg
izvora vlastite bezrazloznosti. Umjesto toga, njezin se ,drugi
zivot” u formi kiberneticke tehnosfere pojavljuje kao samo-
proizvodenje virtualnih svjetova onkraj svih dosadasnjih gra-
nica izmedu znanosti i umjetnosti, izmedu matematizacije i
vizualizacije Zivota kao dogadaja posvemasnje singularnosti.

Tehnosfera kao umjetnost? Ako odgovorim na vla-
stito postavljeno pitanje afirmativno, onda vise nije njezina
zadada ni u kakvoj ,negativnoj dijalektici” kao neko¢ u slu-
¢aju Adornove kritike Hegela. Umjesto toga, tehnosfera kao
umjetnost oznacava tautologiju osmisljavanja svijeta u ¢istim
kontingencijama koje i ono ,zivo” i ono ,umjetno” sintetizi-
raju kao krug metamorfoza dogadaja s kojima odlazimo u
prostor-vrijeme ,,beskonacne brzine” i u stroj zaborava bas kao
u poemi Alvara de Camposa, Pomorska pjesan, kad ovaj avan-
gardni heteronim Fernanda Pessoe uznosito i energi¢no pje-
va:

»Pjesnistvo nije nista izgubilo. Sada imamo jo$ k
tomu
strojeve
s njihovom poezijom takoder, i cijelu novu vrstu
Zivljenja trgovackoga, svjetskog, umnog, cuvstve-
nog
Sto ju je vijek strojeva donio dusama.”
(Pessoa, 1986., str. 158)

Nista nije izgubljeno, osim jedne stvari: jednostavno-
sti kazivanja kojom jezik ovladava slikom i svijet u svojoj nerazo-
rivosti ostaje Cistim slucajem vlastite bezrazlognosti koja misli i
pjeva zauvijek.

17



Reference

Aristotel (2005). O pjesnickom umijecu. S grékoga preveo
Zdeslav Dukat. Skolska knjiga.

Bense, M. (1978). Estetika. S njemackoga preveo Radoslav
Putar. Otokar KerSovani.

Deleuze, G. (2005). Francis Bacon: The Logic of Sensation.
University of Minnesota Press.

Deleuze, G., Guattari, F. (2013). Tisucu platoa: Kapitalizam
i shizofrenija 2. S francuskoga preveo Marko Gregorié. San-
dorf i Mizantrop.

Deleuze, G., Guattari, F. (2017). Sto je filozofija? S francu-
skoga preveo Marko Gregori¢. Mizantrop.

Deleuze, G., Guattari, F. (2020). KAFKA: U prilog minornoj
knjizevnosti. S francuskoga preveo Ugo Vlaisevljevi¢. Mati-
ca hrvatska.

Heidegger, M., Fink, E. (1970). Heraklit. V. Klostermann.

Heidegger, M. (1977). Neuzeitliche Naturwissenschaft und
modernen Technik. Reden und andere Zeugnisse eines Le-
benswege. 1910-1976. GA. Sv. 16. V. Klostermann.

Nancy, J. (2017). Noli me tangere: Ogled o uzlazenju tijela.
S francuskoga preveo Mario Kopié. Tvrda, br. 1-2.

Nancy, J. (2020). L”Intrus. Galilée.

Nietzsche, F. W. (1997). Rodenje tragedije. S njemackoga
prevela Vera Ci¢in-Sain. Matica hrvatska.

Paié, Z. (2018). Informacija i kazivanje: Heideggerovi pri-
lozi raspravi o kibernetici i nihilizmu. Tehnosfera II. ,Crna
kutija” metafizike: Kibernetika i apsolutno vrijeme stroja,
(str. 221-275). Sandorf i Mizantrop.

Paié, Z. (2022a). Art and the Technosphere: The Platforms of
Strings. Cambridge Scholars Publishing.

Paié, Z. (2022b). Synaesthetic Without Sensitivity? The
Body as a Technological Construction. U Z. Pai¢ (ur.), The
Technosphere as a New Aesthetic (str. 191-219). Cambridge
Scholars Publishing.

Paié, Z. (2022¢). Misljenje kao dogadaj: Kako Citati Deleuzea.
Mizantrop.

18

Paié, Z. (2023a). Izgledi nadolazede filozofije: Metafizika-ki-
bernetika-transhumanizam. Mizantrop.

Paié, Z. (2023b). The Superfluity of the Human: Reflections on
the Posthuman Condition. Schwabe Verlag.

Paié, Z. (2024). O filozofiji filma: Slike dogadaja. Bijeli val.

Paié, Z. (2025). Cemu glazba? Od umjetnicke religije do cjelo-
vitoga djela i dalje. Litteris.

Pessoa, F. (1986). Poezija. S portugalskoga preveo Mirko
Tomasovié. V. Maslesa.

Sloterdijk, P. (2009). Du muft dein Leben dndern: Uber Ant-
hropotechnik. Suhrkamp.

Sorgner, S. L. (2022). Philosophy of Posthuman Art. Schwabe
Verlag.

STELARC, (n. d.). Audiograms [Web umjetnika]. http://ste-
larc.org/audiogram.php

von Weizsidcker, C. F. (1974). Sprache als Information. Die
Einheit der Natur. Miinchen, DTV, str. 39-60

Zarko Paié — Sinesteticko doba i njegove transgresije: tehnosfera kao umjetnost?



